


......... 

Disfrútalos por: Canal 4/GDL Tu Estación (de Guadalajara) 
Canal 2/Tele Visión Tapatía (de Guadalajara) 

114 de SKY (a Nivel Nacional) 

------- ~--· 



-ro 
.µ 

e 
<l.) 

E 
<l.) 

<l.) 

■ ■ ■ ■ 

104.3 fm 
Red Radio 

Universidad de Guadalajara 

www.radio.udg .mx 

En intemet, 
dalevuelta 
ala página 

-===--==.:..-:.-=..: 
..:..~"E:=;·:=E-:.:.--· 

~§~ 

BLOGS: 
alejandropaez.net I unafuente.com I jorgezepeda.net 
lydiacacho.net I canmenboullosa.net I rataellemus.net 
garciagaliano.net I mauriciocarrera.net 



FRONTERAS DEL EXILIO 

En portada, detalle de un cuadro de 
Rocío Maldonado 

UNIVERSIDAD DE GUADALAJJ\lv\ 
11.l'Ctor Ge11eml.· Carlos Jorge Briseño Torres 
1 /icnrn1or 1:jem/Ílv: Gabriel Torres Espinoza 
Serrrtmio Ge11nd· José Alfredo l'eúa Ramos 
1 Jim1or Genm,I d; D[fmió11 C11/t11ml 
Angel lgor Lozada illclo 
Diralora dr / lrtes risdnic,JS)' I iterat11ra: Lourc.les González Pércz 

Luvina 
Dimtom: Silvia Eugenia Castillcro 
/editor: Fernando Je León 
Coeditor: José Israel Carranza 
Corret'Ció11: Sofía Rodríguez Bc,útez 
Co11sr¡o l'dito,ial.· Luis Vicente de Aguinaga. Carlos Beltr:ín, 
Jorge Esquinca, Üa\'id lzazaga, Baudclio L1ra, Josu !.anda, 
i\hutin f\fora, Víctor Oniz Partid:1, L'lurn Emilia Pachcco. 
Jesús R.-\bago. Carlos Vargas Pons. 
Co11sfio com11/tiro: Luis J\rmcnta illalpica,José Balza, 
Adolfo Castañón, Gonzalo Cclorio, Luis Cortés Bargalló, 
Antonio Dehoro,José Maria Espinasa, felipe Garrido, lllario 
Gonzál<:z Suárcz, l lugo Gutiérrcz Vega, Luis t\[ecLina Gutiérrcz, 
Tedi Lópcz illills, i'clmer illemloza, Eugenio illontejo,Jaime 
illorcno Villarrcal,José illiguel O,·icdo, Eduardo Antonio Parra, 
Felipe Poncc, Vicente Quirnrte, Daniel Sada,Julio Trujillo, 
illincrva illargarirn Villarreal, Cannen Villoro, Saúl Yurkicvicht, 
Miguel Angel í'.apata 
Prq_rrrlo L..JH'ilwJon11: Sofía Rodríguez Bc1útez 
/)imio: Brenda Solís 

Nueva época, re,·ista 1rimcs1ral (otoi10 de 2007). 
1-;ditom 17spo11sable: Silvia Eugenia Castillero. Número 
ck reser\'a de tímlo en Derechos de t\utor: 04-200 I-
O l l814404800-l 02. Número de certificado de licin,d del 
título: 10984. Nún1cro de cerrificado de licitud del contenido: 
7630. ISSN: 1665-1340. Indizada en el Sistema de Información 
Culmral de CON 1cu.n. Hidalgo 919, Sector Hidalgo, 
44100. Guadalajara,Jalisco. Teléfono 133] 3827 2l05, fax J33] 
31342222 ext. 1735 scastillcro@IU\·ina.com, flcon@lu\'ina.com, 
lmprr.11/tr. Editorial Pandom, S.r\.de C.\Z. Cmla 3657, l.a Nogalern, 
46170, Guadalajara, Jalisco. www.luvina.com 

5 

6 

10 
14 

18 

22 

25 

31 

35 

37 

41 

43 

47 

51 

54 

LUVINA otoño de 2007 

El poder de la Reina 
Carlos Oliva Mendoza 

El imán centralista 
Juan José Doñán 

Esilio 
Paolo Ruffilli 

Los exilios de Juan Gelman 
Eduardo Hurtado 

12 horas de exilio en las rocas 
(y en el agua) 
Carlos Antonio de la Sierra 

Internet, tierra de exilio(s) 
Naief Yehya 

Quimera 11: 

Galatea en Brighton 
Ignacio Padilla 

Wilhelm Reich. 
Descripción de su exilio 
Francisco Hernández 

Tres poemas extranjeros 
Francisco Segovia 

Che Witoldo 
Rafael Toriz 

Que William Blake 
no se levante de su tumba 
Thomas Harris 

Los paraísos perdidos 
Juan Antonio Masoliver 
Ródenas 

El mundo entero 
es una morada extraña 
Miguel Ángel Zapata 

El exilio como patria 
Víctor Sosa 

«La literatura es siempre 
una especie de carta» 

Entrevista con 
Ricardo Piglia 



58 

63 

64 

66 

71 

72 

73 

74 

76 

Botoille, el fragmento 
y lo desarticulación discursivo 
Lobsang Castañeda 

Dos poemas 
Francisco José Cruz 

Alfonso Gutiérrez Hermosillo: 
alta escuela de fervor 
Luis Alberto Navarro 

El himno entre lo luz 
Alf,onso Gutiérrez Hermosillo 
y Alvaro Leonor Ochoa 

Exilios 
Hugo Hernández 

Uving 
Baudelio Lara 

Sin aborto posible 
Rafael Torres Meyer 

El furor: entre Cristo y Dionisos 
Luis Vicente de Aguinaga 

Fotoseptiembre: ¡whisky! 
Dolores Garnica 

LUVINA otoño de 2007 

Fotografías tomadas de la muestra 
Hecho en Latinoamérica, que forma 
parte de Fotoseptiembre. 
Centro de la Imagen, Ciudad de México. 





El poder de la Reina 

CARLOS OLIVA MEND0ZA 

H ace algunos días, leí esta parábola en un viejo libro. Un hom­
bre recibe un correo de la Reina, en el que le hace saber que 
será expulsado en tres meses del país y que no podrá llevar 

consigo a su hijo. El hombre vela toda la noche el sueño de su niño y 
antes del amanecer abandona la casa. Cuando llega a los lindes del rei­
no, un soldado le dice que no podrá salir hasta que se confirme que su 
hijo está en el país. El hombre espera tres días en prisión. Al mediodía 
le dicen que su hijo se encuentra enterrado en el reino y que él puede 
partir. El hombre pregunta: «¿Por qué han matado a mi hijo?». «Porque 
así nunca se irá», responde el soldado, al tiempo que le da una daga 
envuelta en fino papel real. Niientras el hombre camina de la prisión al 
barco, el soldado se pregunta si aquel hombre tendrá el valor de per­
manecer en el reino.■ 

LUVINA otoño de 2007 

5 

Carlos Oliva Mendoza (Ciudad de México, 

1972). Autor del libro de ensayos La creación 

de la mirada (Verdehalago/1NBA, México, 2004). 



6 

El imán centralista 

JUAN JOSÉ DOÑÁN 

La migración es también una forma de exilio, pues el migrante es al­
guien que, de alguna manera, se ve forzado a desterrarse de su lugar 
de origen o residencia, en la búsqueda de mejores horizontes existen-

ciales. El caso más común en el éxodo interno de un país como el nuestro 
es el provocado por el típico fenómeno del centralismo, el cual consiste en 
la imposición de un poderoso polo de desarrollo, en el que se concentra 
casi todo (desde la toma de las grandes decisiones poüticas que influyen en 
todo el conglomerado social, hasta la inversión económica, pasando por 
la acumulación de las demográficas «olas civiles» de que habla el poeta), 
y todo ello en detrimento del resto de la nación. Y como una de las ca­
racterísticas del centralismo es que las oportunidades no sólo están mal 
repartidas, sino que en muchos lugares ni siquiera existen, pues no pocos 
habitantes de esos «muchos lugares» tienen que cambiar su sitio de residen­
cia, a fin de dar con otro que les ofrezca lo que no han poclido hallar en su 
terruño, querencia o patria chica. 

En pocas palabras, éste es uno de los grandes capítulos de la historia 
social de nuestro país. D esde su nacimiento, primero como pueblo depen­
diente (con la conquista y el largo coloniaje ejercidos por E spaña) y luego 
como nación indepencliente, México ha sido y sigue siendo un país centra­
lista. Y ello a pesar de todos los pactos federales firmados a lo largo de los 
siglos XIX y X,X. E l centralismo ha estado en el origen de la inmensa mayoría de 
jaliscienses - muchos de ellos ilustrísimos- que, a lo largo de dos siglos, 
acabaron afincándose definitivamente en la Ciudad de México y, en algunos 
casos, en otros lugares de la geografía nacional. Esas legiones de jaliscien­
ses en la capital, incluyen personas de todos los oficios y profesiones ima­
ginables: comerciantes, médicos, pintores, militares, futbolistas, abogados, 
mariacheros, ingenieros, compositores, poüticos, cómicos, científicos, reli­
giosos, proxenetas, arquitectos, caricaturistas, cantantes, jueces, vagabundos 
y, antes de un todavía prolongadísimo etcétera, también escritores. 

En la casi incontable nómina de hombres y mujeres de letras de Jalisco 
-ellas sí, muy contadas- que abandonaron el solar paterno para termi­
nar avecindándose en la capital del país, hay un común denominador: casi 
todos han emigrado jóvenes. D esde Valentín Gómez Parías, que se marchó 
de Guadalajara en 1808, poco después de haber recibido su título de mé-

LUVtNA otoño de 2007 

Juan José Doñán (Tizapán el Alto, 1959). 

Es autor del libro Oblatos-Colonias 

(Campo Raso, Guadalajara, 2001 ). 



clico y cuando aún no cumplía los 27 años de 
edad, hasta Bernardo Esquioca, quien hizo 
lo propio en 2001, frisando los 30, los auto­
res jalisquillos que hao puesto pies en pol­
vorosa lo hao hecho a una edad temprana. 
Entre las muy escasas excepciones estaría el 
caso del copioso polígrafo José María Vigil, 
quien cambió Guadalajara por la Ciudad de 
México en 1869, a sus ya no muy tiernos 40 
años. Otro caso de migración tardía es el del 
narrador José López Portillo y Rojas, quien 
se achilaogó en 1913, a la provecta edad 
de 63 años, cuando un paisano suyo, un tal 
Victoriano Huerta, que por entonces se estre­
naba como usurpador presidencial, lo invitó 
u «obligó» -en la práctica política de enton­
ces había poca clifereocia entre una cosa y 
otra- a abandonar la guberoatura de Jalisco, 
la cual López Portillo había ganado en buena 
lid, para que se hiciera cargo, primero, de la 
Subsecretaría de Instrucción Pública y, me­
ses más tarde, de la Secretaría de Relaciones 
Exteriores, en coocliciooes evidentemente 
ignominiosas, como son las de cualquier go­
bierno de usurpación. 

En cambio, los jaliscienses que devi­
nieron chilaogos en la flor de la edad son 
legión. Juan José Arreola se fue en 1945, 
a los 27 años, si bien antes de raclicarse en 
la Ciudad de México pasó un año en París. 

Agustín Yáñez lo hizo casi a la misma edad, 
antes de cumplir los 28, aunque para el año 
de su marcha (1932) ya contaba con una vasta 
obra publicada. El poeta Alfonso Gutiérrez 
Hermosillo, quien junto con Yáñez estuvo a 
la cabeza de una revista excepcional (Bandera 
de Provincias), se fue a los 24. Bastante más jo­
ven, José Luis Martíoez se marchó en 1937, 
con apenas 19 años cumplidos, algunos versos 
hechos («gratuitos y prescioclibles», según un 
severo juicio autocrítico) y mientras cursaba 
el segundo grado de la carrera de meclicioa 
en la Universidad Autónoma de Occidente, 
que luego cambiaría su nombre por el de 
Universidad Autónoma de Guadalajara. 
Antonio Gómez Robledo tomó el treo a la 
Ciudad de México en la primera semana de 
abril de 1927, cuando apenas contaba con 
18 años de edad, si bien para entonces ya 
estaba inscrito en el tercer grado de la li­
cenciatura de Leyes en la recién refundada 
Universidad de Guadalajara y, al igual que 
varios de sus compañeros de generación, ya 
había hecho sus primeras armas literarias. 

El detonador porfirista 
Hasta antes de la consolidación de la 
República Restaurada, el centralismo mexi­
cano no era tao avasallaote y, en lo que hace 
a la migración de hombres de letras de las 

LUVINA otoño de 2007 

7 



8 
distintas regiones del país a la capital, tal mi­
gración había sido más bien moderada y, en el 
caso particular de Jalisco, excepcional. Lo que 
habla de un proceso de desarrollo nacional 
menos disparejo y, sobre todo, menos centra­
Li zado, dificultando que los diferentes estados 
del país perdieran a algunos de sus mejores 
talentos. Dos de los grandes intelectuales libe­
rales jaliscienses de la primera mitad del siglo 
x1x se cuentan entre esas muy escasas excepcio­
nes migratorias: el ya mencionado Gómez 
Farías, quien ocupó varias veces la presidencia 
de la República, si bien en forma interina, y 
Mariano Otero, quien tomó el camino sin re­
torno a la Ciudad de México en 1842, a sus 
25 años, aunque sólo vivió allá ocho años, 
pues murió al poco tiempo de cumplir los 33 
de su edad. 

Pero con el triunfo definitivo de la causa 
liberal, con la rendición y el fusilamiento de 
Maximiliano de Habsburgo y de los principa­
les adictos del fallido segundo emperador de 
México, en 1867, las cosas comenzaron a cam­
biar. Ese mismo año, el combativo escritor 
y periodista tapatío Ireneo Paz, con 30 años 
de edad, se despidió para siempre de su tierra 
para cumplir, primero, el encargo de secretario 
de Gobierno en el estado de Sinaloa y, poste­
riormente, para secundar a Porfirio Díaz en 
sus planes de insurrección de La Noria y de 
Tuxtepec, con los que el general oaxaqueño 
buscaba derrocar los gobiernos de Benito 
Juárez y Sebastián Lerdo de Tejada, respecti­
vamente. Ligado políticamente a la causa del 
futuro dictador, don Ireneo, quien acabaría 
siendo abuelo del único premio Nobel Litera­
rio de nuestro país, fue retenido en la Ciudad 
de México por el imán porfirista, al cual ce­
dieron también otros escritores de su gene­
ración (el ya mencionado José María Vigil, 
por ejemplo) y de las que vendrían sucesiva­
mente hasta la primera etapa de la Revolución: 
Victoriano Salado Álvarez, Salvador Quevedo 
y Zubieta, Enrique González Martínez, Rafael 
de Alba, Manuel Puga y Acal, Mariano Azuela, 
Gerardo Murillo (aparte de pintor, el rebau­
tizado Dr. Atl también fue un notable na­
rrador), Guillermo Jiménez, Francisco Rojas 
González, Carlos González Peña, entre mu­
chos otros que también tomaron el camino de 

la capital. 
Con el nuevo sistema creado por la 

Revolución Mexicana y no obstante que la 
Constit11ción Política de 1917 definió al nuestro 
como un país federalista, en la práctica la ten­
dencia centralista, ya consolidada por el porfi­
riato, se fortaleció aún más, lo que entre otras 
cosas, lejos de inhibir el éxodo de escritores, 
artistas e intelectuales jaliscienses, aceleró la 
tendencia migratoria. 

Motivos particulares 
Son ya casi dos los siglos en que escritores 
jaliscienses se han estado yendo a la capital y 
a otros rumbos del territorio mexicano. Entre 
estos últimos se puede mencionar el caso del 
poeta y narrador Antonio Zaragoza, que ya 
treintañero, hacia 1890, se afincó en Tepic, 
Nayarit, donde ocupó cargos gubernamenta­
les de relevancia y donde también fundó un 
periódico de fama regional (E/ Lucifer), y tam­
bién el del notable ensayista tapatío Agustín 
Basave, quien en 1936, ya cincuentón, tomó 
las de Villadiego, mudándose con toda su fa­
milia a Monterrey, Nuevo León, para huir de 
la maledicencia de sus paisanos, luego de que 
una de sus hijas solteras tuviera amores con el 
chofer familiar y resultara embarazada. 

Motivos de otro orden llevaron a Agustín 
Yáñez a abandonar su querida tierra natal. 
Aunque el autor de Al filo del agua siempre 
dijo que se había marchado a la Ciudad de 
México para estudiar filosofía, dado que para 
aquellos años en Guadalajara no había nada 
parecido a una facultad de Filosofía y Letras, 
lo cierto es que puso tierra de por medio de­
bido a su activismo político de oposición y 
hasta por su militancia rebelde (en algún mo­
mento estuvo comprometido con la causa 
cristera). Primero se exilió en Tepic, donde 
desempeñó el cargo de director de Educación 
Primaria de Nayarit, de 1930 a 1931, para tras­
ladarse al año siguiente a la Ciudad de México, 
arraigo que interrumpiría entre 1952 y 1959 
a fin de hacer campaña política y ocupar la 
gubernatura de JaLisco. También a causa de 
su militancia pro cristera, el tapatío Antonio 
Gómez Robledo abandonó precipitadamente 
Guadalajara para convertirse, en la capital del 
país, en un distinguido helenista, en un ensa-

LUVINA otoño de 2007 



yista de fuste y en un diplomático de presu­
mlr. 

Pero el motivo principal de las legiones 
de jaliscienses que han dejado su tierra para 
afincarse en la Ciudad de México ha sido so­
bre todo la búsqueda de horizontes más am­
plios, de mejores oportunidades formativas, 
laborales y profesionales. El hecho de que 
en la segunda ciudad del país la fundación 
de una facultad de Filosofía y Letras haya 
tenido que demorarse hasta 1957, cuando 
significativamente el estado de Jalisco era 
gobernado por Agusún Yáñez, fue determi­
nante para la marcha de muchos hombres 
de letras -también de una que otra mujer, 
como la poeta Olivia Zúñiga-, quienes, 
a falta de semejante institución, solían ins­
cribirse en la carrera de Leyes. Ése fue el 
caso del propio Yáñez, de Gómez Robledo, 
de José Martínez Sotomayor, de Alfonso 
Gutiérrez Hermosillo, de Antonio Alatorre, 
de Emmanuel Carballo y de muchos otros, 
y ello para no entrar a la enumeración de la 
casi inagotable nómina de escritores jalis­
cienses que surgieron antes de la Revolución 
J\IIexicana y que, salvo contadas ocasiones, no 
pasaron por una escuela de Leyes. 

Centralismo atemperado 
Aunque sería falso decir que la migración de 
escritores jaliscienses ha cesado en el último 
medio siglo, sí se puede sostener que, a par­
tir del periodo gubernamental de Agustín 
Yáñez, la sangría intelectual y literaria ha 
venido aminorándose. Desde entonces para 
acá, ya no se han marchado generaciones 
enteras, como ocurrió todavía con la del pro­
pio Yáñez o con la de Arreola y Rulfo. Y en 
ello han tenido mucho que ver las cosas que 
en ese periodo han ocurrido por acá. Aparte 
de Filosofía y Letras, durante la gestión ya­
ñista se creó la Casa de la Cultura Jalisciense, 
se mantuvo un apoyo sostenido a iniciati-
vas editoriales surgidas de varios escritores 
Qas encabezadas por Arturo Rivas Sáinz y 
Adalberto Navarro Sánchez, por ejemplo) y 
hasta se amplió la recompensa económica del 
Premio Jalisco. 

Posteriormente, con la creación del 
Instituto Jalisciense de Bellas Artes, en 

los años sesenta, y sobre todo con la del 

D epartamento de Bellas Artes, a comienzos 
de la década siguiente, desde donde se pro­
movió un programa editorial sin precedentes 
en la historia de la promoción cultural de 
esta parte del mundo, prácticamente no hubo 
escritor más o menos legible de la entidad 
que no pudiera dar a conocer su obra y hasta 
conseguir chamba más o menos relacionada 
con sus intereses profundos: la docencia y 
la investigación literarias Qa principal refe­
rencia para ello ha sido la Universidad de 
Guadalajara), el periodismo y las diversas ver­
tientes de la empresa editorial. Incluso llegó a 
darse el caso de escritores jaliscienses de ge­
neraciones anteriores que comenzaron a ser 
reintegrados a la vida cultural tapatía, a fin de 
que impartieran talleres literarios o se hicie­
ran cargo de la dirección de alguna biblioteca. 
Eso ocurrió, en los setenta y ochenta, con 
Elías Nandino y, tiempo después, con Juan 
José Arreola. El de Fernando del Paso es un 
caso más extremo aún, pues representa un 
ejemplo -aislado, pero ejemplo-- de quien 
sigue el camino en sentido contrario, mudán­
dose del centro a la periferia. 

Y aunque en el último medio siglo las 
letras jaliscienses han atestiguado todavía 
la migración de varios poetas como Hugo 
Gutiérrez Vega, Guillermo Fernández, 
Raúl Navarrete, Ricardo Yáñez y Mónica 
Nepote, o de narradores como Mauricio 
Montiel y Bernardo Esquinca, lo cierto es 
que el grueso de la república literaria ta­
patía no sólo se ha mantenido en su lugar 
de origen, sino que tal república de viento 
hasta se ha visto ampliada con escritores 
que han llegado de otros estados del país 
(Colima, Sonora, Nayarit, Veracruz, Sinaloa, 
Zacatecas, Durango ... ) e incluso de la misma 
Ciudad de México. Lo anterior habla de 
que, si bien las letras de Jalisco no han de­
jado de ceder del todo al imán centralista, 
éste cada vez es más atemperado, al grado 
de que ahora no pocos poetas, narradores, 
ensayistas, dramanirgos de la comarca pue­
den participar en la vida literaria del país, y 
sin tener ya que quemar fatalmente, como 
en el pasado, las naves de la patria chica.■ 

LUVINA otoño de 2007 

9 



10 
Esilio 

PAOLO RUFFILLI 

All'alba 
S tanze d'albergo 

da lasciare all'alba 

con sollievo 

in Jretta per un treno: 

letti sfatti, 

bagni inospitali. 

S cendi e sali 

con flttto il catico 

del/e cose mai 1isolte, 

del/e attese piene 

andate 

sempre piu perdute 

in mezzo a que/lo 

che, si sente, 

non ti appartiene 

se mai ti e appartenuto. 

Nell'ora di sbandati 

lasciati senza mete e 

senza oran 

da/ moto della vita. 

S tazioni e bar 

!ttoghi di scambio 

dentro il vuoto: 

tutte le volte 

cosi stordito, 

sbattttto 

tra la gente, 

fino a che 

non te ne importa piú 

niente di niente. 

LUVINA otoño de 2007 

Al amanecer 
Cuartos de hotel 

que hay que dejar al amanecer 

con alivio 

aprisa por un tren: 

camas deshechas, 

baños inhospedables. 

Subes y bajas 

con toda la carga 

de las cosas jamás resueltas, 

de las esperas llenas 

idas 

siempre más perdidas 

en medio de aquello 

que, se siente, 

no te pertenece 

si acaso te ha pertenecido. 

En la hora de los sin rumbo 

dejados sin metas 

ni horarios 

por el movimiento de la vida. 

Estaciones y bares 

lugares de intercambio 

dentro del vacío: 

todas las veces 

tan aturdido, 

arrojado 

entre la gente, 

hasta que 

ya no te importa 

nada de nada. 
Paolo Ruffilli (Rieti, 1949). Su libro 

más reciente traducido al español 

es Oiario de Normandia 
(El Tucán de Virginia, México, 2006). 



Solitudine 
Ogni volta 

mi ritrovo solo 

in un posto alieno 
straniero tra la gente, 

mi muovo 

senza piú ragione, 

non c'e piit un filo 

a cui annodare 

la mza storia 

di colpo senza rete 

galleggio al/a deriva. 

Eppure 

bevendo /'amaro 

fino in fondo 

piú perso e disperato 

dentro il vuoto della vita 

in giro per il mondo 

sbattuto e sradicato 

intanto riportato a galla 

rimesso in piedi 

si, resuscitato. 

LUVINA otoño de 2007 

Soledad 
Siempre 

me descubro solo 

en un lugar ajeno 

extraño entre la gente, 

me muevo 

sin mayor razón, 

ya no hay un hilo 

al que anudar 

mi historia 

de pronto sin redes 

floto a la deriva. 

Y sin embargo 

bebiendo lo amargo 

hasta el fondo 

más perdido y desesperado 

dentro del vacío de la vida 

en tránsito por el mundo 

sacudido y desarraigado 

y entretanto otra vez a flote 

de nuevo en pie 

sí, resucitado. 

11 



12 

Servi del mondo 
Le fa/sita dell'intelletto, 

gli oscuri mostri 

del pensiero, l'effetto 

del/e vane immagini 

sttl cuore, /'eterno 

ricorso a/le risorse 

dell'amore, l'ombra 

del vero e/uso senza 

rea/e soluzione. Con solo 

un dato cerio, in fondo, 

neppure piú la previsione 

del tetnpo perso 

per servire il mondo. 

Siervos del mundo 
La falsedad del intelecto, 

los sombríos monstruos 

del pensamiento, el efecto 

de las vanas imágenes 

en el corazón, el eterno 

recurrir a los recursos 

del amor, la sombra 

de lo verdadero eludido sin 

solución real. Con sólo 

un dato cierto, en el fondo, 

ni siquiera ya la visión previa 

del tiempo perdido 

para servir al mundo. 

LUVI NA otoño de 2007 



Chiusi ne/ sogno 
Nati da/ corpo 

di natura¡ distaccati 

e alzati in volo, ma 

ricaduti in ansia 

eperpaura. 

Eppure amando 

per se stessa, 

sz~ la vita. 

Disamorati 

del/e cose umane 

per l'esperienza 

ma poco a poco 

assuefatti a ri,mirarle, 

que/le, da lontano 

e, ne/ distacco, 

vedendole piú bel/e. 

Disposti a sopportare 

disagi e strazi 

misjatti ed infartuni. 

Chiusi ne/ sogno 

intatto di uscirne, 

chissd come, zmmum'. 

Encerrados en e l sueño 

Nacidos del cuerpo 

de la naturaleza, desasidos 

y alzados en vuelo, pero 

de nuevo caídos en el ansia 

y por miedo. 

Y con todo amando 

por sí misma, 

sí, la vida. 

D esencantados 

de las cosas humanas 

por la experiencia 

pero habituándose de a poco 

a mirarlas nuevamente, 

a ésas, de lejos, 

y, separados, 

viéndolas más bellas. 

Dispuestos a soportar 

penurias y desgarros 

delitos e infortunios. 

Encerrados en el sueño 

intacto de salir de él, 

quién sabe cómo, inmunes. 

VERSIÓN DE 

RENATO SANDOVAL BAC IGALU PO 

LUVINA otoño de 2007 

13 



14 

Los exilios 
de Juan Gelman 

EDUARDO HURTADO 

e onocí a Juan Gelman después de leer su poesía, pero en 
sentido estricto a Gelman lo conocí a través de su poesía. 
No siempre sucede así: se puede leer a un poeta y luego, 

si se da la ocasión de tratarlo, extrañar al personaje gue uno alcanzó 
a figurarse por mediación de esa entidad gue algunos llaman «voz 
lírica». Siempre me interesó la poesía de Gelman. No obstante, debo 
admitir gue hace apenas ocho años no la había leído sino de manera 
ocasional, en revistas y antologías. A fines de los años noventa, Mar­
co Antonio Campos me encomendó redactar un comentario para 
gue, a manera de epílogo, acompañara el libro En el h(!)I)' J11afiat1a)' 

qye,; la antología personal gue el poeta realizó para la colección Poe­
mas y Ensayos de la Coordinación de Humanidades de la UNA1'I. 

Obsesivo como soy, no me limité, para escribir ese texto, a 
explorar los poemas gue el mismo Gelman eligió para conformar 
la muestra: leí, cada vez con mayor apetito y entusiasmo, todos los 
libros suyos gue logré adguirir. No contaba, como mero epiloguista, 
con mucho espacio para exponer mis impresiones. Muchas se me 
guedaron en el tintero. Sin embargo, si algún mérito hay en esas 
breves notas, está en su emotividad, surgida del deslumbramiento 
gue una exhaustiva incursión en la poesía de Gelman suscitó en mí. 

Entre balbuceos alcanzo a opinar, apoyado en una idea de Eu­
genio Montale, gue la obra poética de Juan Gelman es una hermosa 
biografía. Con esto no guiero decir gue sus poemas constituyan una 
especie de compendio en verso de su vida. Sólo intento poner de 
relieve gue en ellos la experiencia siempre ocupa un primer plano. 
Es este atributo el gue crea en el lector un sentimiento de complici­
dad ante lo fascinante y terrible de la vida. Gelman ha desarrollado 
una rara aptitud para reconciliar escritura y vida. Esto le permite 
construir sus poemas con las materias más inmediatas: la mujer; el 
barrio y la niñez; dios y su ausencia; los compañeros caídos; el amor 
a la tierra donde se vive, aungue se viva en el exilio. 

El exilio es uno de los temas recurrentes en la poesía de Gel­
man, pero lejos de aparecer en ella como un asunto asociado a la 
pérdida y la nostalgia, constituye el punto de partida para afirmar 

LUVINA otoño de 2007 

Eduardo Hurtado (Ciudad de México, 1950). 

Su libro Las diez mil cosas (Era/coNACULTA, 

2004) obtuvo, en 2005, el Premio Nacional 

Carlos Pellicer de Poesía para Obra 

Publicada. 



una vocación de vivir en presente, de em­
patriarse en territorio ajeno. El exiliado, se 
piensa, inventa un mundo para compensar 
la falta de raíces. Gelman, junto a otros 
artistas de nuestro tiempo, desmiente el 
cliché al asumirse como un ser señalado por 
un exilio originario. En último término, la 
verdadera causa que lo ha traído lejos de 
la tierra nativa es el afán de modificar su 
circunstancia, de resistir los embates de la 
historia y hacer de la patria un lugar digno, 
de veras compartible con el prójimo. Pero 
ese afán es el mismo en cualquier latitud 
-y esa patria, en consecuencia, apenas 
reconoce límites. El exilio no es para Gel­
man una mera circunstancia biográfica 
sino un estado inherente a su condición de 
poeta. La de exiliado, por otra parte, es la 
naturaleza propia del inconforme - y el 
autor de Valer la pena lo es hasta la médula. 

Gelman asume su sentimiento de ser 
en el destierro con un temple afirmativo. 
Entre las cualidades excepcionales de su 
poesía, ocupa un sitio primordial la capaci­
dad para volver las cosas del lado de la luz. 
No sé si esta rara virtud la posee «a pesar 
del» o «gracias al» considerable cúmulo 

de situaciones adversas que ha debido 
enfrentar a lo largo de una existencia 
combativa. Como sea, de esa aptitud ha 
echado mano a la hora de integrarse a los 
distintos países en los que ha vivido, en 
especial a la tierra que hoy lo acoge. 

Me consta que Gelman vive a cabali­
dad las alegrías y las penas, los pequeños 
triunfos y los continuos descalabros de 
cualquier mexicano, sin dejar por eso de 
ocuparse de los ideales por los que un 
día se vio obligado a dejar su país, sus 
nubes y sus ríos, sus familiares y amigos, 
el aire inolvidable de la infancia. Gracias 
a su tenacidad constructiva y a su afán de 
pertenencia, ha encontrado en México el 
terreno ideal para ejercer, digámoslo apo­
yados en un verso de Huidobro, «la ven­
dimia del destierro». Aunque bien visto, 
Juan nunca ha vivido en este país como 
un desterrado. Y no sólo por la genero­
sidad con la que los mexicanos hemos 
querido acogerlo, sino por la decisión del 
propio Gelman de aceptar como un des­
tino su domicilio. No mira su estancia, no 
la ha mirado nunca, como una situación 
de coyuntura; su vida es ésta, el cotidiano 

LUVINA otoño de 2007 

15 



16 

bregar en la Ciudad de México, y no el 
tránsito espectral del que aguarda la hora 
de volver. 

A Gelman le conviene como a pocos 
el término acuñado por Gaos para definir 
la condición de muchos españoles que 
vinieron a México con la Guerra Civil: 
«transtierro», la integración sin reservas 
del exiliado a su «patria de destino». Una 
condición que sólo puede darse, claro está, 
si lo permiten las circunstancias halladas 
en la nueva residencia: una misma lengua, 
una historia común, pero también otras de 
igual o mayor trascendencia, como la po­
sibilidad de compartir sueños y desvelos, 
insurrecciones y esperanzas. En México, 
Gelman extiende y corrobora una identi­
dad, la confirma en el aire que respira, en 
los frutos que le otorga el nuevo clima. 
Descubre las ciudades, la otra geografía, y 
en este hallazgo confluyen los paisajes más 
íntimos, el rostro actualizado de los suyos, 
el perfil universal del descontento. El exilio 
es un lugar de privilegio para que la patria 
comparezca esencial y desnuda frente al 
expulsado, cuando él mismo ha cesado de 

buscarla. Entre la patria perdida y la patria 
ganada se anulan las distancias. 

En esta feliz reasignación de luchas, 
deberes y lealtades, juega un papel im­
portante una certeza ya enunciada: la de 
ser un proscrito originario. Para un poeta 
como Juan Gelman, la experiencia de 
la expulsión está en el fundamento del 
oficio. Como tantos artistas contempo­
ráneos, Gelman es una conciencia que 
se sabe exiliada de un decir primordial. 
Si a los hombres, en algún momento que 
se pierde en las fronteras del mito y de la 
historia, les dio por combinar las palabras 
de tal forma que ya no dijeran lo que de­
cían cotidianamente, que fueran mucho 
más que otra moneda en los mercados, 
es porque intuyeron que las palabras 
conservan las huellas de un decir meta­
fórico. Gelman entiende que su patria es 
el lenguaje, pero esa patria se le aparece a 
cada instante como un espacio abierto a 
la posibilidad. La poesía tiene los hábitos 
del horizonte: se desplaza, crea el camino 
de aquellos que se esfuerzan por alcan­
zarla. De esa patria mudable, nos deja ver 

LUVINA otoño de 2007 



Gelrnan en uno de sus poemas, nunca es 

dueño el poeta. 
Si la sabiduría del hombre en el exilio 

es ampliar su noción de la patria, la del 
poeta es dejarse habitar por la poesía: 

Nunca fui el dueño de mis cenizas, mis 
[versos, 

rostros oscuros los escriben como tirar 
[contra la muerte. 

Ya he comentado la disponibilidad de 
Juan Gelman para dejarse poseer sin reti­
cencias por su nuevo entorno. Tengo para 
mí que hay una estrecha relación entre esa 
disponibilidad y sus talentos como ciu­
dadano, amigo, abuelo y esposo. No creo 
impertinente traer a cuento estas cosas, 
pues como hace ver Cortázar en una 
aguda nota sobre Gelman, éste se ha ocu­
pado de abolir las fronteras entre palabra 
y acción, para hacer de sus poemas algo 
más que un vehículo de comunicación: 
un lugar de contacto. En ellos ocurren de 
nuevo esas cosas que desde hace algunos 
años he podido verificar como testigo de 
sus maneras de vivir: sus pasiones domés­
ticas, sus compromisos con la tribu, su 
capacidad para apropiarse de las cosas y 
los seres con los que el destino ha queri­
do indemnizarlo de tanta pérdida. 

Siempre que nos reunimos, Gelman 
encuentra ocasión para contarme alguna 
anécdota relativa a la convivencia con 
sus nietos. Una de ellas lo pinta de cuer­
po entero. Cierta mañana, Iván, el más 
pequeño, lo abordó con esta inquietante 
reflexión, casi increíble en un niño de 
apenas ocho años: «Abuelo, ¿sabes qué es 
peor que la muerte ... ? No haber nacido». 
Ese día, según me dijo él mismo, retiró 
de sus libreros los tomos completos de 
Kant, Heidegger, Schopenhauer y otros 
más. Y sé que esto es verdad, porque 
en la poesía de Gelman hay recurrentes 
confirmaciones de esta disposición suya 
a tocar capas cada vez más profundas de 
inmediatez, incluso de ignorancia, para 
extraer de ahí verdaderos tesoros de sabi­
duría poética: 

El sin tierrn ve nhora los otoños 9ue su 

[niñez no sabe traicionar. 
Allí pasó mañana. Tiembla de siempre 

[en nunca más. No cesa su porción 
de infinito. 

Pero el centro de su obra es el amor, y 
más precisamente el «amorao>, que es la for­
ma propiamente gelmaniana de ejercer este 
oficio. En otra parte he intentado definir este 
singular neologismo acuñado por Gelman: 

A.morar no es cosa fácil. El que amora 
camina por el filo de la pérdida, debe asu­
mir las fatigas que acarrea la persistencia 
en el amor. El amorar de Juan Gelman 
traza el mapa de sus pasiones: la poesía, el 
erotismo, la patria y la intemperie, la belle­
za, todavía, de este mundo. También es el 
núcleo de un contralenguaje alzado para 
enfrentar las calamidades que lo abruman: 
la injusticia, el olvido, el silencio obligatorio, 
la derrota, las cucharadas del señor Scott, la 
«barbaridá» de la tristeza, la perradura del 
vivir. A.morar, sin embargo, no es el fuero 
de nadie: aunque hay quien vive y muere sin 
conocer sus claves («dar lo que no se tiene, 
recibir lo que no se da»), el verbo implica 
un sentimiento que pertenece a todos los 
tiempos y lugares -y en esta zona compar­
tible se humana la poesía de Gelman ... 

Aquí se impone agregar, ya para con­
cluir, que el corazón del sistema amoroso 
que hoy rige la poesía de Gelman tiene nom­
bre -y el poder de instalar universos. Mara 
Lamadrid, su compañera, representa para él 
la final supresión de todos los destierros, el 
lugar donde confluyen la medida y el delirio. 
Al constatar las maneras apenas perceptibles 
con las que Juan acompaña y atiende a Mara 
y la cobija, se afirma en mí la idea de que el 
amor, esta necesidad de aniquilarse el hom­
bre a sí mismo para crear un sitio a la medida 
de lo que ama, representa la disolución de 
todos los exilios: 

¿Qué sos sino mi estando en desestar, ave 
dura del siendo, vacío que no puedo ago­
tar?■ 

LUVINA otoño de 2007 

17 



18 

12 horas de exilio en las rocas 
(y en el agua) 

CARLOS ANTONIO DE LA S IERRA 

S e dice que, un día, el gran Vincent van Gogh, después de pa­
sar una tarde bebiendo ajenjo con Gauguin, su amigo y com­
pañero de casa, se cortó el lóbulo de la oreja izquierda; acto 

seguido lo puso en un sobre y se lo dio a una amiga prostituta. La 
historia cuenta que le dijo: «Guarda este objeto cuidadosamente». 
La amiga, sobresaltada por la procacidad, llamó a la policía, y Van 
Gogh fue puesto tras las rejas. La oreja fue conservada en alcohol 
como evidencia de la fechoría. Se dice también que Van Gogh había 
amenazado antes a Gauguin con la navaja utilizada para la mutila­
ción. Algunos años atrás, en 1873, Paul Verlaine, borracho y en un 
ataque de histeria, le disparó en la muñeca a su ex amante, Arthur 
Rimbaud, quien salió corriendo a la calle y se refugió en un policía. 
Verlaine, que lo había segi.údo a punta de balazos, fue arrestado. 
Estuvo en una cárcel de Bruselas, sin beber, durante un año. Dylan 
Thomas y Malcolm Lowry, sin balacear a alguien o cortarse algún 
miembro querido, pero sí visitando las cárceles, simplemente mu­
rieron de sendas congestiones alcohólicas. Hart Crane, por su parte, 
por no haber sido correspondido por un marinero a bordo del 
buque Orizaba, y con más alcohol en la sangre que sentido común, 
decidió lanzarse por la borda en el Golfo de México. Como estos 
cándidos episodios, tomados así, como mero capricho azaroso, hay 
millones más sobre el trago y sus secuelas; la embriaguez y sus rutas 
insondables; el alcohol y sus exilios inescrutables. 

¿Cómo se llega, como los antes mencionados bergantes, al exi­
lio alcohólico? O más aún: ¿qué existe en esos senderos inconfesa­
bles donde ya no se hace pie y lo único que resta para la salvación, 
para la vuelta a casa, es el arrastre de lengua? Si alguna de estas 
preguntas puede ser contestada, pues no hay forma de radiografiar 
a plenitud la nebulosidad, será como una aproximación al estado 
in crescendo de la borrachera; como una suerte de sensación omní­
moda cuyo único propósito al beber una cerveza sea estrictamente 
terminarla para pasar a la otra; como la narración, lujuriosa y bie­
nandante, de lo que sucede en el juego de las rocas y el agua. Las 
consecuencias de beber alcohol son de las pocas certidumbres en el 

LUVINA otoño de 2007 

Carlos Antonio de la Sierra (Cuernavaca, 

1972). Su libro más reciente es La última 

tempestad. Shakespeare y América Latina 

(Instituto de Cultura de Morelos, 

Cuernavaca, 2000). 



mundo sensible; la única manera de alcan­

zar esa fase es padeciéndola, pensando que 
la batalla no se tiene ganada ni perdida de 
antemano. Embriagarse es transformarse 
en Jacob y su lucha con el ángel para ser 
heridos; es haberle visto la cara a Dios y 
sobrevivir. Llamadme Israel. 

El exilio alcohólico no es voluntario: 
es, más bien, el único camino posible aun­
que se desconozca el destino. Tampoco 
existe la certeza de un retorno natural. La 
delgada línea sobre la que se transita es 
lo suficientemente benévola como para 
permitir un regreso consciente. De ahí 
que se ande sobre ella en bicicleta, con 
una jabalina entre las manos para figurar 
el equilibrio. ¿Pero cuál equilibrio si tres 
botellas de whisky hacen trazar eses invi­
sibles sobre el pavimento? Nadie recupera 
la ondulación de las eses; nadie camina de 
nuevo por la ruta explorada por un gran 
bebedor, por ese héroe expresionista cuyo 
mayor anhelo es un poste de luz. ¡Mi rei­
no por que el suelo deje de moverse! No 
navegaré más por esta ría (nadie, sin em­
bargo, bebe dos veces la misma agua). Ahí 
mismo, en ese estado al cual todavía no se 
llega, suelen venir reflujos incontenibles 
que dominan los esófagos; regurgitaciones 
bien puestas que hacen del poste, de la 
calle, de las eses, un fresco de época. Una 
instalación como la que hay ahora mismo 
en mi comedor. Sugiero una humilde es­
tampa: 

Objetos inmorales ocupan la mesa. En 
su mayoría son botellas vacías (también 
hay restos de algo que alguna vez fue 
un vaso: mi amigo Fue se encargó de 
comprobar la ley de la conservación 
de la materia haciéndolo añicos); sin­
ceramente, le dan un toque místico al 
arreglo. Los ceniceros están llenos de 
colillas: podría aventurar que se acaba­
ron cerca de cien cigarros. Dos vasos 
de vodka tonic a la mitad adornan una 
de las esquinas de la mesa; en uno, la 
cáscara de limón flota en la superficie al 
lado de una colilla. Es, sin embargo, una 
composición armoniosa. Vodkacigarre-

tonic. Además hay mitades exprimidas 

de limón que desprestigiarían al más 
voluntarioso bodegón (valga la tauto­
logía). The remains of the night, nry Jriends. 
La sucesión caótica de recipientes para 
hielo hace pensar que fueron otros los 
convidados a beber ese día, visigodos 
acaso. Ahora, a la distancia, es este 
cuadro la única evidencia de que acaso 
existimos alguna vez y no fue Dioni­
sos el único testigo de nuestra suerte. 
Mi casa lleva así casi una semana y 
creo que la dejaré tal cual unos días 
más: no siempre tengo una instalación 
artística de alta escuela en mi comedor. 

De esos viajes no se regresa jamás. 
Trago dado ni Dios lo quita. Pero hay 
que empezar por el principio, por la bebi­
da iniciática, ésa que se ingiere antes del 
mediodía (y aquí lo aconsejable es escon­
der cualquier loción que esté al alcance, 
sobre todo las dulces). Electrólitos son lo 
que se exige por la mañanas para equili­
brar la sangre; cerveza con limón y salsas 
hasta compensar la falta de sales, sopesar 
el cuerpo deshidratado; en suma, iniciar 
el proceso de desintoxicación. (Abro aquí 
un paréntesis para hablar de una infusión 
de tránsito que puede formar o no parte 
de la ruta: el pulque. D e origen mague­
yero, el pulque debe beberse como agua 
y se sugiere llevarlo en caminatas por el 
monte. El primer trago de esta viscosa 
bebida siempre es un poco complicado, 
pero, una vez que uno se acostumbra a 
su densidad espermatozoideana y a su 
terso y lento descenso por barba y bigote, 
los vasos entran en caída libre sin reflujo 
ni gorgoteo. Después de tres pulques 
adentro, uno ha engullido una comida 
corrida de la fonda de la esquina, pues es 
el equivalente a cuatro bisteces. El efecto 
de esta bebida suele ser afrodisiaco y, 
como se diría vulgarmente, aligera los 
cascos. Quizás el único brebaje que logre 
una sensación similar sea el mezcal. A la 
entrada de toda pulquería siempre habrá 
un personaje vendiendo objetos misterio­
sos al son de «¡A ver, jóvenes, qué les doy 

LUVINA otoño de 2007 

19 



20 
además de lástima!».) 

El puerto empieza a perderse de vista 
y el regreso podrá ser hasta dentro de vein­
te años, por más que hablemos de un solo 
día (a Escila y Caribdis no se les vence en 
una jornada). El exilio alcohólico, insistiré 
para despejar las dudas, no es voluntario; 
por más que uno haya elegido la nave y la 
botella, los rumbos siempre serán fortui­
tos, y las causas del abordaje inexplicables. 
Por eso es necesario hablar ahora de la isla 
al mediodía y del pomo vacío de tequila 
que deberá lanzarse desde ahí. Porque, se 
sabe, lanzar botellas llenas al mar no sólo 
es una tontería porque se hunden sino que 
(perdón por el oxímoron tan de mal gus­
to), a secas, es inmoral. El primer tequila 
se bebe de un trago y su consecuencia es 
un destierro abominable (de nuevo un oxí­
moron, doble ahora porque recordemos 
que seguimos en la isla al mediodía y no 
hemos regresado al agua, bueno, nada más 
al tequila, pero seguimos en tierra firme). 
Los tragos posteriores son para ir a galope 
firme en nobles corceles. En los caballitos 
de tequila no hay marcha atrás, ni siquiera 
una ínfima e insignificante mirada para 
amainar la nostalgia. Babieca y Rocinante 
en el de,-f?y del ostracismo. El exilio tequile­
ro es la búsqueda tenaz de horizontes. La 

isla al mediodía se abandona y el mareo 
por las olas removidas, por el agua ar­
diente del sol a plomo, se incrementa. A 
lo lejos, en la isla, unas vacas observan su 
sino eterno. 

Entre la una y las tres, las cartas de 
navegación indican una ruta perfumada. 
D oblar a babor (a la izquierda, siempre 
a la izquierda) e iniciar el tránsito suave: 
la ginebra, la hora de los martinis secos 
(sin agitar). La temperatura aumenta y las 
comisuras se vuelven reflexivas; catan si 
es el momento de iniciar la fuga final, el 
confinamiento último a otras profundida­
des. La forma de tomar ahora es lenta y se 
levantan las cejas obscenamente (intuyen 
la expatriación); es aristócrata aunque el 
ceño ya sea piramidal; es implacable y las 
ranuras de la frente, parcas e inefables, 
perciben un destino indómito. Echemos 
el ancla para hacer de la carraca una barra 
interminable: el bar fugitivo para los que 
busquen refugio en el destierro. Que ven­
gan el bo11rbon, el scotch (pero sostened los 
doce años,goddavm, doce horas al menos); 
que el ron sea el artilugio perfecto para ne­
gociar con los corsarios que vienen a por 
nosotros, y la charanda la panoplia adecua­
da para dominar a los bellacos que planean 
el motín a bordo. Vodka para los vikingos 



malsanos y calvados para los mariscales de 

la alicaída armada francesa. Repartan sake, 

cachara y ouzo entre los recién llegados. Há­
ganlo, pero no toquen los toneles de mezcal 
ni de ajenjo: esas botellas son para beberse 
entre la gente seria. 

Prolegómenos a una teoría 
para beber el mezcal 
El mezcal se toma entre dos dedos y se 

vierte en la garganta como quien ingiriere 
la eternidad. Después se sabrá que la infi­
nitud es vacua y el shot es sólo un instante 
perpetuo (aunque ahora, después de ha-
ber bebido gran parte del día, el intestino 
delgado y la vena porta son mangueras 
ideales para dotar de aguardiente a una 
multitud sedienta. Pero seamos respetuo­
sos ... ). No obstante, el mezcal, a pesar de 
sus detractores, no es un trago que orille al 
exilio; es, más bien y en línea directa con 
su gusano de maguey que siempre busca 
tierra firme, una bebida de cabotaje. Con 
el mezcal siempre se regresa a tierra y se 
vuelve al mar: su característica particular 
es que cuando se está a punto de perder de 
vista la costa, se regresa a ella (aunque la 
vista se pierda). El problema, y es acaso por 
lo que algunos estudiosos lo han llamado 
una bebida propia del exilio, viene de que 
«tierra a la vista» es mero espejismo de los 
tripulantes. La navegación de cabotaje se 
transforma en ilusión: el crimen perfecto. 
Beber mezcal es estar a la deriva, en el 
exilio permanente donde la búsqueda por 
el camino de vuelta será siempre infruc­
tuosa. Beber mezcal es sentirse perro, un 
dog, un god malnacido al que lanzarán a 
una barranca desde la barraca. La «barra» 
se deshace de su «ca». Beber mezcal para 
sentirse, a la vez, bala invisible de cañón y 
hada transparente suspendida en el aire. 

Consideraciones 
sobre la repatriación 
en una botella de absinth 
En la f ée ve,te ( el hada verde) hay anís, hi­
sopo, toronjil, cálamo aromático, así como 
cilantro, manzanilla, perejil e incluso espi­
naca. Hipócrates, por ejemplo, la recomen-

daba para el reumatismo. Pitágoras sugería 

tomarla con vino para resolver problemas 
hepáticos. En la literatura, la palabra apa­
rece en un pasaje de la Biblia (Proverbios: 
5,4); también Hamlet dice dos veces la 
palabra JVOT'JJJJVOod (ajenjo) a la mitad de la 
representación del Asesinato de Gonzago en 
la tragedia shakespeareana. Manet, Maig­
nan, Degas y Picasso pintaron botellas de 
ajenjo; Osear Wilde escribió: 

The first stage is like ordinary drinking, 
the second when you begin to see mons­
trous and cruel things, but if you can 
persevere you will enter in upon the third 
stage where you see things that you want 
to see, wonderful curious things. 

Si se piensa que ninguno de estos expatria­
dos regresó sobriamente a su tierra (salvo 
a esa donde ya fueron alimento de los gu­
sanos de maguey), la navegación en bote­
llas de ajenjo no es conveniente. El absinth 
adormece las lenguas cautas y desanida las 
pasiones de los cíclopes marinos: primero 
es ver con un ojo; después con ninguno. 
El paladeo del hada verde hace seguirla, 
como canto de sirena, para llegar a Naxos, 
saludar a Ariadna y acuchillar al traidor 
Teseo; hace producir Polonios en serie y 
asesinar el bosque que se mueve; pero no 
es el bosque aunque sea verde; sigue sien­
do el agua y sus bondades, la navegación 
circular de los ochenta grados a estribor 
de alcohol: el follaje inalcanzable del ho­
rizonte. Sé verde, soy verde, verde que te 
quiero verde, merde que te quiero merde, y 
es ya la tierra en el agua. El hada suelta al 
monstruo en su laguna verde. 

El retorno es incierto. La nebulosidad 
cierra los caminos posibles. La sangre es 
un líquido explosivo: un pequeño cerillo 
incendiaría sus arterias. Los pasos van de 
pared a pared y el aire del amanecer ador­
mece más las piernas magulladas. Pero en 
este sendero puedo cagar, dormir. Creo 
que de aquí soy. Que se hunda el barco. 
Soy un náufrago irredento, un exiliado 
indisoluble.■ 

LUVINA otoño de 2007 

21 



22 

Internet, tierra de exilio(s) 

NAIEFYEHYA 

Cuerpo y mente 

N ada ha transformado más nuestra percepción de la realidad en 
la última década que una noción abstracta parida de la ciencia 
ficción: el ciberespacio. Este ámbito invisible situado arriba, abajo 

y alrededor de nosotros se ha convertido en un espacio de promesa, reden­
ción, esperanza y perdición. Si bien el ciberespacio o espacio virtual es una 
construcción matemática y una ilusión tecnológica creada originalmente 
como un medio eficiente de comunicación entre institutos de investigación 
estadounidenses, en realidad nunca fue únicamente un territorio utilitario 
ni un mero canal ele intercambio de archivos digitalizados, sino que desde 
sus orígenes era empleado también para otros fines, desde comunicaciones 
personales hasta interminables sesiones del juego Dungeons and Dragons (Ca­
labozos y dragones) entre el personal de las instituciones de investigación que 
tuvieron acceso inicialmente a la red. 

La red de redes fue siempre un dominio onírico, casi místico, en el 
cual se anticipaba que algún día todo sería posible. Éste es el lugar-no-lugar 
donde hoy podemos googlear cualquier duda, administrar cuentas de banco, 
consultar periódicos, ver videos, escuchar música, leer libros, contemplar 
cuerpos desnudos realizando una diversidad pasmosa de actividades eró­
ticas, establecer relaciones am istosas o amorosas y hacer todas nuestras 
compras. Pero también y más importante aún, es éste el espacio imaginario 
de escape del «lastre de lo material», es la vía de liberación del cuerpo y su 
determinismo biológico. La fantasía de cambiar o reemplazar rytes y bits por 
átomos tiene connotaciones esotéricas y resonancias con el neoplato~ismo 
y la ideología de San Agustín, la cual dicta que hay una asimetría entre el 
cuerpo y el alma, en la que esta última siempre será superior. De acuerdo 
con esta visión que ha regido al imaginario cristiano por siglos, la carne está 
condenada a la disolución, la eventual descomposición y el pecado. 

Nuevos rituales 
Al adoptar nuevas tecnologías, también adoptamos nuevas formas de pensar 
y de relacionarnos con el medio. Quienes trabajamos con una computadora 
y una conexión de internet conocemos el ritual, sabemos que ella dicta nues­
tro ritmo y actividades de manera caprichosa, rige nuestro uso de tiempo, 

LUVINA otoño de 2007 

Naief Yehya (Ciudad de México, 1963). 

Uno de sus últimos libros es Pornografía. 

Sexo mediatizado y pánico moral 

(Plaza & Janés, México, 2004). 



hasta ocupar la totalidad del horario laboral, y 

buena parte de esas horas se consumen en acti­

vidades no relacionadas directamente con el tra­
bajo. Cada día dedicamos más tiempo a1 correo 
electrónico, al chal, a curiosear por el inventario 
de Amazon, a participar en 
subastas de objetos inútiles 
en eBay, a navegar por las 
páginas porno de la 1veb, a 
leer chismes de la farándula, 

a seguir los resul tados de 
un partido de fut y a jugar 
Secondlife, U7arcraft, Ultima 
Onfine, RNnescape, Everquest 
o cualquiera de los juegos 
multiusuarios en línea masi­
vos, en los que millones de 
personas de todo el mundo 
viven inmersos buena parte 
de sus vidas. 

¿Cómo no caer seducido ante la posibilidad de 

reinventarse, de crearse personalidades alterna­
tivas, de ser cualquier cosa detrás de la pantalla, 
de mantener apasionantes e intensas relaciones 
a través de continentes, e incluso hacer un 

nicho para la eternidad al 
«transmigrarn, al mudar 
nuestro ser, recuerdos, 
inteligencia y sensaciones 
a una base de datos, a un 

dispositivo de memoria que 
pueda emularnos, que nos 
permita vivir por siempre 
en circuitos y redes de co­
municación, omnipresentes 
e indestructibles? 

El espacio virtual 
se presenta hoy no sólo 
como la solución inmedia­
ta a necesidades triviales, 
problemas pragmáticos 
y urgencias informativas, 
sino como una oportunidad 

No es raro que al tér­
mino del día sintamos que 
no hemos hecho gran cosa. 
A pesar de utilizar sofhvare 
para incrementar nuestra 

-----------PamelaScheinman de alivio a las presiones 

productividad, tenemos la sensación de haber 
tenido la mente dispersa, atomizada en media 
docena de actividades, y de ser incapaces de 
concentrarnos en una sola cosa. Sin embargo, 
más tarde la computadora casera toma el relevo 
y le ofrecemos como tributo el resto de nues­
tro tiempo libre. La red es como un santuario 
de la indulgencia, un burlesque personalizado, 
un ágora individual, un teatro de la crueldad 
tecnoartaudiano y una caja de sorpresas aparen­
temente inagotable. Robamos tiempo al sueño 
y la vigilia. Las noches se vuelven más cortas 
y, al despertar, la necesidad de cafeína pierde 
importancia al lado del síndrome de abstinencia 
de imágenes y sonidos. 

La utopía de la carne digital 
En un lapso pavorosa y fascinantemente breve 
hemos transitado por una serie de poderosas 
tecnologías que lo han cambiado tocio, y la 
principal víctima han sido nuestras certezas 
materiales. Ante la disrupción de lo digital, 
nuestras nociones de las distancias, de la iden­
tidad, ele la presencia física, de la sexualidad 
e incluso de la mortalidad se han modificado. 

de la vida cotidiana y la 
posibilidad de vincularnos con toda clase de 
comunidades y redes de individuos con los que 
difícilmente podríamos entrar en contacto en la 
vida cotidiana. 

Ante la dificultad y, en muchos casos, 
imposibilidad de romper las cadenas que nos 
limitan en lo moral, económico, físico y social, 
la invitación a desvanecernos en la red resulta 
irresistible. 

El exilio de nuestro propio cuerpo se pre­
senta como un atajo al paraíso. Habitar el cibe­
respacio no es lo mismo que ocupar un espacio, 
sino que es una forma de distribuir nuestra 
conciencia y encontrar la unidad con el Todo 
en la disolución del ser. 

Los otros exilios 
No hace falta mucha imaginación para consta­
tar que para muchos la vida en línea es mucho 
más atractiva que la rutina del carnespacio, para 
aceptar que jamás seremos tan atractivos como 
nuestros avatares. Algunos consideran que 
la fijación por la internet es síntoma de una 
adicción, una actitud patológica compulsiva e 
irrefrenable que requiere de satisfacción instan-

LUVINA otoño de 2007 

23 



24 
tánea, una obsesión que se persigue a pesar de 
afectar nuestras actividades y relaciones o bien 
tener consecuencias en nuestra salud y estabili­
dad. Sin embargo, también podemos considerar 
esta urgencia como un exilio de la realidad. 

En un mundo hundido en guerras de alta, 
mediana y baja intensidad, amenazado por el ca­

lentamiento global, desgarrado por el retorno de 
fundamentalismos y fascismos, parece increíble 
que la gente pueda abstraerse en actividades apa­
rentemente frívolas como los antes menciona­
dos juegos multiusuarios (muchos de los cuales 
son costosos y mórbidamente absorbentes). Sin 
embargo, podemos entender que precisamente 
por esas razones millones de personas de todas 
las edades buscan evadir la realidad en un exilio 
temporal en el ciberespacio. Estos juegos inmer­
sivos y complejos son recorridos, explorados y 
creados por poblaciones enteras que optan por 
un exilio digital, por vivir con toda seriedad vi­
das fantásticas en la red como guerreros, magos, 
mineros, mutantes o princesas en prodigiosas 
geografías pixeladas, donde uno debe trabajar o 
matar para sobrevivir. Contrariamente a lo que 
se puede pensar, la diversión en estos juegos no 
viene de una recompensa instantánea, sino que, 
por el contrario, es resultado de la dedicación, el 
esfuerzo y la destreza de los participantes. 

Es claro que al emplear la palabra «exilio» 
para referirnos al escapismo cibernético lo 
hacemos de manera metafórica, pero en algu­
nas situaciones la red puede convertirse en un 
territorio de libertad, una tribuna para hablar 
de temas prohibidos en la cual los reprimidos 
pueden exponer su sufrimiento y desafiar a las 
autoridades, su control de los medios y la liber­
tad de expresión, como en el caso de los mili­
tantes de la causa de los derechos humanos en 
China, Arabia Saudita, Ucrania o Uzbekistán. Lo 
mismo podemos decir de quienes buscan alivio 
a las presiones de feroces teocracias fundamen­
talistas, de la xenofobia, la homofobia y demás 
formas de odio en contra de cualquier otro disi­
dente. La red es entonces una especie de nación 
sin fronteras, genuinamente democrática, donde 
aun las más insignificantes minorías pueden 
organizarse, defender sus derechos y expresar 
con orgullo sus diferencias. Por supuesto que 
esta tierra etérea de asilo digital, a diferencia de 
las naciones que aceptan exiliados en el mundo 

material, no tiene medios para proteger a sus 

exiliados, quienes deben ocultar su identidad de 
cualquier manera. Pero este ciberexilio no es un 
sueño vano e intrascendente. Cuando pueblos, 
grupos o individuos globalizan su agonía por 
medio de internet o al exponer los abusos que 
sufren, están haciendo algo más poderoso que 

simplemente lanzar al océano un mensaje en 
una botella. Es probable que los llamados de 
auxilio se pierdan en la cacofonía de estímulos, 
ofertas, propuestas y bromas que infestan la 
red de redes, pero puede suceder y ha sucedido 
que encuentran oídos y ojos atentos, dispuestos 
a ofrecer su solidaridad hacia los exiliados y a 
servir como su caja de resonancia desde tie-
rras menos hostiles. Civiles desesperados han 
buscado refugio en la red durante las guerras 
de Kosovo, Irak, Líbano y Congo, entre otros 
conflictos. Numerosas mujeres han optado por 
el exilio digital en Afganistán, Kuwait y Egipto 
para expresarse en una arena pública donde 
corren menos peligro que en las calles de ser 
castigadas brutalmente. La paradoja es que, a 
pesar de que aumentan los medios para comu­
nicarnos, la lista de inconformes que por su 
seguridad se ven obligados a anonimizar lo que 
publican en la red es cada dia más larga. 

El sentido común parecía indicar que con 
la aparición, el abaratamiento y la democratiza­
ción de medios de comunicación y expresión 
tan poderosos como internet se abriría una 
era de paz sin precedentes. La realidad, como 
bien sabemos, es otra. Así como la red nos 
ha enriquecido, también ha desatado nuevas 
plagas, nuevos crimenes, nuevos medios de 
explotación. Asimismo, ha permitido a grupos 
y gobiernos que luchan por regresar a un idílico 
siglo VII de rigor doctrinario, o bien sueñan con un 
siglo xx, de oscurantismo y abolición de la ciencia, 
organizarse, globalizarse y diseminar sus dog­
mas. Para estos fanáticos de todas denomina­
ciones, la red es una herramienta fabulosa para 
convertir, atraer y pregonar sus ideas fascistas. 
Pero, a la vez, la red es también su peor enemi­
go, ya que su complejidad es el peor antídoto 
contra el totalitarismo, y por tanto ofrece siem­
pre resquicios de disidencia y espacios de exilio 
inmaterial que permitirán la supervivencia del 
espíritu aun en tiempos de la más rabiosa re­
presión.■ 

LUVINA otoño de 2007 



Quimera 11: 
Galatea en Brighton 

IGNACIO PADILLA 

M e tomó algunos meses comprender que Sibhoan Kearney 
era el nombre irremediable de por lo menos dos mujeres 
distintas. Y cuando al fin pude apreciar las dimensiones 

de aquella triste homonimia, era ya tan tarde que mejor hubiera sido 
no saberlo. Con frecuencia me pregunto durante cuánto tiempo 
oí a mis padres citar aquel nombre antes de que éste comenzara a 
quitarme el sueño. Nunca es fácil decidir en qué momento preciso 
una mención fortuita o un rostro cualquiera pasaron a formar parte 
de nuestro insomnio. Legiones de rasgos y palabras perturban cada 
día nuestros sentidos sin granjearse por ello un espacio en nuestra 
mente. Acaso intercambiamos miradas con un desconocido, leemos 
con alivio las esquelas de una funeraria o cedemos nuestro sitio en 
el tranvía a una joven hermosa que sin embargo olvidaremos en­
seguida. Los borramos para defendernos de la memoria pura. Los 
ignoramos porgue no queremos que todos sean alg11ien para nosotros. 
O quizá también porgue nos aterra la idea de ser alguien para todos. 
Los olvidamos, en fin, porque en el fondo sabemos que el ano­
nimato, tanto o más que la fama, es uno de los deseos velados de 
cualquier existencia. 

Escribo esto y descubro con vergüenza que a la segunda Sibhoan 
Kearney le fue negado precisamente ese derecho a no ser nadie. 
Puedo apostar que ella, hacia el final de sus días, hubiera dado lo 
que fuese por que su nombre no importase a nadie, al menos no 
para quienes la honramos hasta matarla. La imagino antes de todo, 
cuando era niña o adolescente, quién sabe si feliz, pero sin duda 
poco preocupada por llamarse como se llamaba. Su nombre, hasta 
el momento atroz en que lo descubrió mi padre en los registros de 
su oficina bancaria, debió de ser como cualquier otro, resonante 
sólo para quienes la amaron o aborrecieron antes que nosotros: su 
madre viuda, un hermano que sólo alcanzó a escribirle dos cartas 
desde las trincheras del Somme, un novio acaso despechado que 
habría repetido aquellas sílabas de amor al fondo de la calle que 
conducía a su modesto apartamento en Cockfosters. Un nombre 
para ella dulce o neutro, un nombre que, sin embargo y sin que ella 

LUVtNA otoño de 2007 

25 

Ignacio Padilla (Ciudad de México, 1968). 

Su novela más reciente es La gruta del 

toscano (Alfaguara, Barcelona, 2006). 

Este cuento forma parte de la trilogía 

Quimeras de tres orillas, que a su vez es 

parte del volumen de cuentos El androide 

y las quimeras, en preparación. 



26 
lo supiese, se iría cargando de fatalidad en 
las sesiones espiritistas que por años ofició 
madame Doucelin en nuestra casa solariega de 
Brighton. 

Los devotos de la madame llegaban siem-
pre a las cinco: anchos, atildados, diestros 
como nadie en la elegancia de quienes llevan 
mucho tiempo compartiendo mezquinas 
transgresiones. Ahogaban su espera con la 
repostería de mi madre y se embarcaban en 
charlas banales que sólo hacían más ener­
vante la impuntualidad de madame Doucelin. 
Siempre parecía intolerablemente tarde 
cuando la figura inmensa de la médium en­
sombrecía el umbral de la casa. Su sola pre­
sencia, sin embargo, bastaba para que los 
miembros de su conventillo le perdonasen 
todo: su informalidad, la perfumada grosería 
de sus modales, sus cien kilos de ser escan­
dalosamente francesa. Daba pena verles tan 
sumisos a la fuerza espiritual de aquella mu­
jer enorme, tan dispuestos a celebrar sus des­
aires y cumplir sus más leves caprichos como 
si se tratara de una deidad telúrica, provi­
dente y terrible aJ mismo tiempo. Ella, por 
su parte, se dejaba querer y temer, jugueteaba 
un rato con la ansiedad del conventillo y sólo 
se avenía a iniciar la sesión cuando era noche 
cerrada y la vehemencia de sus devotos co­
menzaba ya a volverse insostenible. Aquella 
postergación era tan frecuente y estudiada 
como las propias sesiones, y no me extraña­
ría que la madame la juzgase parte de su ritual 
ultramundano, un necesario desgaste para 
quebrantar las defensas de los comensales 
y disponerles para creer ciegamente en las 
cosas que ella, transfigurada y solemne a la 
luz de las velas, les decía luego desde la frágil 
frontera que nos separa de los muertos. 

Ignoro cómo o cuántas veces fui testigo 
presencial de los prodigios espiritistas de ma­
dame Doucelin. Seguramente fueron muchas, 
pues sus visitas a Brighton nunca fueron 
en mi casa motivo de secreto, ni siquiera de 
discreción. Mi padre hablaba de las sesiones 
como quien comenta un partido de cricket, 
y mi madre las preparaba siempre con el 

mismo esmero con que habría administrado 
las raciones para un almuerzo dominical. 
Cuando aludían a los espectros que la noche 
previa habían acudido a sus invocaciones, lo 
hacían como si se tratara de un político en 
desgracia o de una soprano que ha cantado 
notablemente un aria en Covent Garden. 

Naturalmente, mis padres y los demás 
miembros del conventillo tenían sus prefe­
rencias en lo que hace a sus visitantes del 
más allá: ciertos nombres podían repetirse 
en nuestras sobremesas hasta volverse coti­
dianos, otros podían apasionarles, causar tri­
fulcas entre ellos, caer en desgracia o incluso 
merecer que nadie volviese a nombrarles, no 
se diga a invocarles. Y aunque nunca tuve 
claro qué etiqueta podía ganarle a un alma 
en pena el afecto o el desprecio de los vivos, 
muy pronto me acostumbré a convivir con 
ellos y tolerarlos en mi infancia como otros 
deben hacer con parientes que se resisten a 
ser lejanos o con la prole invasiva de extra­
ños que fueron al colegio en las mismas au­
las que nuestros padres. 

Mentiría si dijese que la primera Sibhoan 
Kearney fue desde el comienzo una muerta 
de excepción para los seguidores de 111adame 
Doucelin. Sus primeras apariciones en la 
casa de Brighton apenas debieron de sem­
brar en ellos cierta curiosidad por su vida 
desastrada o por las minucias de un suicidio 
con barbitúricos que, en realidad, no difería 
gran cosa de la de muchos otros espectros 
invocados por la voz ventral de la médium. 
Después de todo, no era inusual que los sui­
cidas pululasen en las sesiones para narrar 
a los vivos los mórbidos detalles de sus úl­
timos instantes en el mundo. Ciertamente 
esos casos sembraban algún interés en el 
conventillo, pero el entusiasmo o el morbo 
que generaban se extinguían tan pronto 
como habían venido, casi siempre desplaza­
dos por las confesiones de algún suicida más 
elocuente, más audaz o, por lo menos, más 
lúbrico. 

No es entonces improbable que el fan­
tasma de la suicida Sibhoan estuviese cerca 
de pasar al olvido cuando mi padre descu­
brió a la joven que, para su mal, llevaba sin 
saberlo ese mismo nombre. Culpar de esto 

LUVINA otoño de 2007 



sólo a la casualidad me parece hoy tan ab­
surdo como creer a ojos cerrados que la pri­
mera Sibhoan lo dispuso todo para que así 
ocurriera desde el fondo mismo del infierno. 
Antes que el azar o los designios de ultra­
tumba, los verdaderos responsables de esa 
escaramuza fuimos los vivos, seres de carne 
y hueso cuyo guía no fue otro que mi padre. 
A fin de cuentas fue él quien cierto día reco­
noció el nombre de Sibhoan Kearney en la 
lista de pequeños clientes proletarios de su 
banco en Londres. Y fue él quien esa misma 
tarde celebró el hallazgo entre los devotos 
de 111adame Doucelin, inocente al principio, 
entusiasta luego, delirante al fin cuando notó 
que también ellos, sus contertulios y amigos, 
veían el hecho como algo más que una cu­
riosa coincidencia, quizá más bien como una 
señal, una invitación inestimable a refrescar 
un poco aquel juego espiritista que acaso, a 
esas alturas, había comenzado ya a aburrirles. 

No dudo que al principio lo hayan conce­
bido así, como un juego, un simple juego 
más o menos inocente, algo similar a una 

especulación bursátil en la que algunos 
cientos de libras, audazmente administrados 
por mi padre, enriquecerían por fuerza el 
anecdotario de su conventillo en Brighton. 
Nada de esto, sin embargo, les absuelve de 
haber seguido con su macabro pasatiempo 
cuando advirtieron hasta dónde tendrían 
que llevarlo para sentir que su inversión 
había valido la pena. Por lo que hace a v1a­
da111e D oucelin, su parte en esa industria me 
resulta hoy extrañamente difusa: a veces la 
concibo como artífice última de la deba-
cle de la segunda Sibhoan, algunas la veo 
reacia a participar en ella, y otras, las más, 
la pierdo entre los rostros de sus devotos 
como si, en efecto, la médium hubiera sido 
un mero instrumento, un amasijo de carne 
blanca y resonante sometido por entero 
a los designios de la primera Sibhoan, la 
muerta. 

De este vórtice inestable de memorias 
apenas puedo rescatar con claridad la no­
che en que mi padre relató a sus cómplices 
los pormenores de su primer encuentro 
con la nueva Sibhoan Kearney. Lo veo en­
sanchado en el sillón que preside la sala, 
sonriente, orgulloso como un patriarca 
que se dispone a contarnos sus desmanes 

LUVINA otoño de 2007 

27 



28 
de juventud. Junto a él, erguida en un pe­
queño taburete, mi madre también sonríe, 
casi puedo asegurar que aplaudiría si no la 
contuviese su estricto sentido del recato. 
D e cualquier modo, mi madre no deja de 
exigir a mi padre que les diga de una vez lo 
que todos ansían oír: quieren saber qué as­
pecto tiene la muchacha, si se sintió inhi­
bida por la célebre opulencia de la oficina 
bancaria, si aceptó de buenas a primeras el 
generoso trato que al cabo le hizo mi pa­
dre o si mostró algún interés por la muerta 
cuya fortuna estaba a punto de usurpar sin 
saber que con ello asumía también su tur­
bulento destino. 

Así apremiado por sus cómplices y 
amigos, mi padre al fin narra y retrata. En 
dos trazos describe a la rústica muchacha 
que esa mañana entró en su oficina ma­
noseando la carta que él mismo había re­
dactado sugiriéndole invertir parte de sus 
ahorros en el mercado del hierro. Imita 
luego la voz tímida de Sibhoan Kearney 
cuando ésta le dijo que seguramente se tra­
taba de un error, pues ella nunca ha visto 
junta tal cantidad de dinero. Mi padre, en­
tonces, exagera su propia sorpresa cuando 
revisó con simulada atención los registros 
bancarios y juró despedir al empleado im­
bécil que no supo distinguir entre ambas 
cuentas. Finalmente, abusando del silen­
cio en que han caído sus oyentes, vuelve a 

fruncir el ceño, contempla a la muchacha, 
finge meditar y le dice con un guiño de 
complicidad que sin duda ese dinero estará 
mejor en sus manos, pues es evidente que 
su dueña original hace tiempo que dejó 
de necesitarlo y sería una pena, señorita 
Kearney, que esa pequeña fortuna pasara 
sin más a las arcas del banco. 

Al oír esto la concurrencia celebra por 
todo lo alto la actuación de mi padre. Ya 
no hay para qué preguntarle qué ocurrió 
enseguida. El conventillo de Brighton 
sabe que la muchacha, con reparos o sin 
ellos, ha aceptado aquel súbito giro de su 
suerte. ¿Quién no lo haría en su situación? 
Ya imaginan a la muchacha soñando con 
vestidos nuevos, tomando ese taxi que ne­
cesitó tantas veces cuando la lluvia la sor­
prendía en los descampados de Southgate, 
aplaudiendo en la fila cero del Strand esa 
obra de teatro a la que nunca creyó po-
der asistir. A esas alturas los presentes, en 
especial mi madre, han comenzado ya a 
concebir mil maneras de sacar el mayor 
provecho posible de la ilusión que mi pa­
dre sembró esa mañana en las ansias de 
Sibhoan Kearney. Ahora que la saben al 
alcance de sus manos, quieren poseerla 
por completo, adueñarse de ella, corte­
jarla, redimirla de su vergonzosa media­
nía. Buscan, en fin, la forma de controlar 
su suerte con la misma ilusión con la que 



un niño cree que podrá algún día regir la 

fuerza incontenible de las mareas o de los 
astros. 

Siempre me han estremecido la energía y 
la eficacia con que en esos meses el con­
ventillo de Brighton llevó a efecto sus 
planes para renovar la suerte de Sibhoan 

Kearney. Era como si auténticas fuerzas 
del más allá se hubiesen confabulado a fin 
de que la impostura de aquella segunda 
Sibhoan fuese un éxito sin precedentes. 
Invitada por mi padre, su ángel protec-
tor, la muchacha comenzó a visitarnos en 
Brighton, donde las damas del conventillo 
se consagraron enseguida a cortejarla, re­
dimirla e instruirla para que respondiese 
dignamente a la supuesta generosidad de 
la providencia. Entre bromas y veras la 
felicitaron por su buena estrella, la inicia­
ron en las normas más elementales de la 
etiqueta que debía respetar si quería ser 
aceptada en sociedad, eligieron para ella 
los vestidos, el maquillaje y aun el peinado 
con que empezó a asistir a la ópera y al 
hipódromo. La muchacha, por su parte, 
se prestó a aquella transformación con 
la docilidad de una muñeca de trapo en 
manos de un grupo de niñas sobreexcita­
das y enormes. Casi con alegría obedeció 
cada una de sus instrucciones y vistió cada 
uno de los sombreros que le asignaron, se 
entregó sin chistar a agotadoras sesiones 
donde le mejoraron el acento y hasta la 
educaron para que su ignorancia en ma­
teria de música y política pareciese antes 
una virtud de dama bien criada que un 
defecto de su origen modestísimo. Tal fue 
su docilidad que en menos de dos meses 
hubiera sido imposible reconocer en ella a 
la humilde muchacha de Cockfosters a la 
que mi padre había citado alguna vez en la 
oficina de su banco en Londres. 

Debo aclarar a todo esto que la tenaz 
metamorfosis de Sibhoan Kearney tuvo 
sus límites, acaso porque ninguna de sus 
hadas de marras quiso nunca renunciar 
del todo al placer de exhibir el fondo gro-

tesco de aquella acartonada Cenicienta. 

Más que hermosa o refinada, la muchacha 
terminó por parecer un borroso catálogo 
de buenas maneras, una máscara que sin 
embargo nunca pudo disimular el carácter 
lubrido y monstruoso de la condición de 
quien la portaba. Fruto de la indiscreción 
y la jactancia de los miembros del con­
ventillo, la verdad sobre el origen de la 
pequeña fortuna de la señorita Kearney 
fue un secreto a voces en los círculos más 
selectos de la alta sociedad londinense, y 
tanto, que la muchacha no tardó en con­
vertirse en el juguete temporario de Ascot 
y Covent Garden, en una suerte de pro­
digio circense alimentado por aplausos y 
falsos halagos que ella, desde su radical 
ingenuidad, aceptó de plácemes como si 
en verdad fuesen pruebas incontroverti­
bles de que había sido aceptada por los 
que antes cortejaron a la dueña original de 
su nombre, su dinero y su destino. 

Cierta noche, no hace mucho tiempo, 
pregunté a mi padre si alguna vez con­
sideró que tarde o temprano habría sido 
necesario desengañar a la muchacha. Mi 
padre me miró extrañado y se encogió de 
hombros como si esa fase ineludible de su 
juego nunca hubiera ocupado sus pensa­
mientos. O peor aún, como si a esas altu­
ras el nombre de Sibhoan Kearney no le 
dijese absolutamente nada. Entonces me 
aterró descubrir que la historia de la mu­
chacha había sido para él tan importante 
como un viaje de negocios a Newcastle 
o una cacería en Bretaña. Sin duda, el 
tiempo que duró el desfi le de Sibhoan 
Kearney por los salones y teatros de 
Londres le había dado numerosas satisfac­
ciones, pero a la postre había sido también 
un descalabro que juzgó prudente olvidar 
tan pronto como la muchacha desapareció 
de nuestras vidas y del mundo. 

Más que avergonzarle, el desenlace de 
aquel juego sólo pudo provocar en mi pa­
dre un efímero estallido de rabia, acaso lo 

LUVI NA otoño de 2007 

29 



30 
sacó provisoriamente de sus cabales como 
la derrota de un caballo por el que había 
apostado más de lo prudente. Lo mismo 
vale decir por los restantes miembros del 
conventillo de Brighton, que en el fondo 
nunca perdonaron a la muchacha su ex­
ceso de credulidad. Cuando su industria 

dejó de parecerles novedosa, mi padre y 
sus cómplices comenzaron a ver en el en­
tusiasmo de Sibhoan Kearney un síntoma 
de su irremediable mal gusto. Les indignó 
que la muchacha se sintiese efectivamente 
a nuestra altura y, sobre todo, que cre-
yese en la honestidad de las flores y los 
billetes perfumados con que de pronto se 
dio a cortejarla un gomoso cuarentón de 
Bristol. Las mujeres del conventillo to­
maron por una ofensa imperdonable que 
la muchacha dejase de frecuentarlas para 
entregarse a una felicidad que ninguno de 
sus creadores podía brindarle o escamo­
tearle. Todavía puedo escuchar la irritada 
voz de mi madre cuando comentaba el 
penoso espectáculo de la muchacha co­
gida del brazo de aquel cazafortunas, de 
ese patán que sólo la quiere por su dinero. 
Nttestro dinero, añadía, como si dijese 
también nttestra Sibhoan, nttestra criatura. 
Entonces las otras damas del conventi-
llo se indignaban con ella, reprobaban la 
ingratitud de las mujeres ordinarias, pero 
qué puede una esperar, amigas núas, de 
ese tipo de gentuza. 

El conventillo de Brighton debió sacar 
de ésta o semejante indignación la fuerza 
que le faltaba para dar fin a su juego. Tal 
vez un jugador más justo o piadoso ha­
bría propuesto hablar seriamente con la 
muchacha, advertirle de los peligros que 
la amenazaban si seguía juntándose con 
el solterón de Bristol, aconsejarla como 
lo habría hecho su madre, con cariño 
pero con firmeza. Pero ese tipo de com­
pasión le estaba vedado a los cínicos de 
Brighton: Sibhoan Kearney no era su hija, 
y ellos debían cuidarse de caer en vanos 
sentimentalismos. Más que sus hadas, los 
miembros del conventillo debían asumirse 
sus parcas, y estaban obligados a actuar 
como tales si en verdad deseaban evitar 

que la muchacha los despeñase definitiva­
mente en el ridículo. 

Como es de suponerse, la responsabilidad 
de cortar los hilos que unían a las dos 

Sibhoan recayó nuevamente en mi padre. 
La operación, simple e ingrata, fue ejecu­
tada con una limpieza casi quirúrgica. Mi 
padre no citó a la muchacha en Brighton, 
sino en la oficina bancaria donde había em­
pezado todo. No la estrechó ni la bendijo. 
Ni siquiera le reclamó sus desaires al con­
ventillo o sus coqueteos con el caballero de 
Bristol. Simplemente le anunció que había 
aparecido inopinadamente un heredero de 
la difunta señora Kearney y que éste, con 
toda justicia, reclamaba la fortuna de la que 
él, con la mejor de las intenciones, se había 
atrevido a disponer. D esde luego, añadió, 
él se encargaría de asumir la significativa 
merma que en el caudal de la desdichada 
señora Kearney había ocasionado su irre­
flexivo acto de altruismo, pero no necesito 
decirle, señorita, que por desgracia ya no 
nos será posible seguir ayudándola como 
hasta ahora lo hemos hecho. 

Ni ésa ni ninguna otra tarde pudo el 
conventillo de Brighton agasajarse con un 
histriónico relato del nuevo encuentro entre 
mi padre y la infortunada muchacha. Es in­
cluso posible que esa noche prefiriesen no 
reunirse, no ver la cara de mi padre cuando 
se sentó a cenar y anunció sin más que 
todo estaba hecho. Mi madre, por su parte, 
guardó silencio. Recuerdo ahora su man­
díbula distraída en masticar un pedazo de 
carne ofensivamente duro, su mente acaso 
concentrada en imaginar el rostro üvido de 
la muchacha al recibir el golpe de su vuelta 
a la indigencia, sus manos aferradas a un 
suntuoso sillón de cuero negro que no basta 
para sostenerle, los ojos que se apagan por­
que ya anticipan el día en que el caballero de 
Bristol la dejará plantada en un banco de los 
jardines de Kensington hasta que llegue la 
noche y ella comprenda que sólo una dosis 
desmedida de barbitúricos le permitirá se­
guir siendo Sibhoan Kearney, la única.■ 

LUVINA otoño de 2007 



Wilhelm Reich 
Descripción de su exilio 

FRANCISCO HERNÁNDEZ 

S er judío, psicoanalista y pertenecer al partido comunista es, de 
suyo, complicado. El panorama se agrava si esas marcas iden­
titarias se ejercen en Alemania bajo el nacionalsocialismo. A 

pesar de estas condiciones extremas, Wilhelm Reich logró sobrevivir 
al terror nazi; sin embargo, perdió su última batalla ante el aparato de 
seguridad nacional estadounidense. Como todo personaje complejo, 
su legado continúa bajo una fuerte polémica. Figuras como Luigi de 
Marchi y Georges Lapassade defendieron con entusiasmo su legado, 
mientras que Erich Fromm figura entre sus más acérrimos críticos. La 
idea de este escrito es dar cuenta de la condición errante de Reich, re­
construir su itinerario. Ésta es mi contribución a la controvertida obra 
del médico austriaco. 

El terruño 
Nació el 24 de marzo de 1897 en Dobrzcynica, en la Galitzia aus­
triaca. Poco después del nacimiento de Wilhelm, la familia Reich se 
mudó a Jujinetz, cerca de Chernivtsi, en la Bucovina septentrional, 
justo en el límite oriental del antiguo imperio Austro-Húngaro. Años 
después él mismo definió esta región como «la más lejana avanzadilla 
de la cultura alemana». 1 Cierto, pero también representa los límites de 
la cultura latina: Rumania es el país de lengua romance más oriental. 
Más allá de los Cárpatos inicia la extensa Moscovia. Esta región es un 
intersticio geográfico y cultural, una encrucijada donde en un radio 
de 300 kilómetros se encuentran las fronteras actuales de Polonia, 
Eslovaquia, Austria, Hungría, Rumania, Ucrania y Moldavia. Un espa­
cio donde además han convivido naciones sin territorio. Es el caso de 
judíos y gitanos. Tal vez esta experiencia le ayudó a autodefinirse: «Soy 
un mestizo biológico y cultural, y estoy orgulloso de ser el resultado 
espiritual y corporal de todas las clases, razas y naciones».2 De acuerdo 
con la geografía postcomunista, Bucovina pertenece ahora a Ucrania. 

En 1914, Reich tenía 17 años y ya era huérfano de padre y ma­
dre. El 28 de junio de ese año fue asesinado el archiduque Francisco 
Fernando, y con esto estalló la Primera Guerra Mundial. Iniciadas 
las hostilidades, la aldea de Reich quedó bajo el control de fuerzas de 

LUVINA otoño de 2007 

31 

Francisco Hernández (San Andrés Tuxtla, 1946). 

Uno de sus libros más recientes es Imán para 

fantasmas (Era/coNACULTA, México, 2005). 



32 
ocupación rusas y, posteriormente, fue recu­
perada por lanceros austriacos. La ocasión 
fue aprovechada por Wilhelm para cruzar 
el río Prut y alejarse del frente oriental. La 
decisión suponía dejar todo. «Nunca volví a 
ver mis posesiones ni mi terruño. De un pa­
sado próspero, no quedó nada».3 

Reich se enroló en el ejército austriaco 
medio año antes de lo que legalmente le 
correspondía. En el verano de 1915 pasó 
a un regimiento de infantería destacado en 
Hungría. Al año siguiente alcanzó el grado 
de teniente, y para la primavera de 1918 
estaba en Gorizia-Monfalcone, en el ala ex­
trema izquierda del frente italiano. Volvió al 
campo de batalla en la Alta Italia ya ocupada 
y permaneció cerca de Gemona (del Friuli), 
para finalmente participar en una gran ma­
niobra cerca de Udine. En agosto de 1918 
solicitó una licencia por tres meses y se 
marchó a Viena, se inscribió en la Facultad 
de Medicina y, a las pocas semanas, cayó el 
imperio Austro-Húngaro. Las fronteras eu­
ropeas se modificaron y Bucovina, su región 
natal, pasó a formar parte de Rumania. De 
esta manera, la reclamación de las propie­
dades familiares resultaba una tarea casi im­
posible. Reich recuerda que el colapso de la 
monarquía y del ejército fue vivido sin mu­
cha excitación por la mayoría de la gente. La 
destitución del emperador por la Asamblea 
Nacional se produjo casi sin ruido, con 
sólo unos disparos en las cercanías del 
Parlamento. A los soldados desmovilizados 
nada de eso les importaba, tan sólo busca­
ban «el camino de regreso a la vida».4 

Viena, 1918-1930 
Reich se acogió a la prerrogativa que te­
nían los ex combatientes de poder cursar la 
carrera de medicina en cuatro años, en vez 
de los seis que normalmente requería. Por 
supuesto, esta decisión implicaba un doble 
esfuerzo, «ya que un estudiante de medicina 
veterano de guerra debía ser tan experto en 
su profesión como cualquier otro».s Como 
estudiante de pregrado reconoció la impor­
tancia de la sexualidad en el desarrollo de 
la personalidad, y estudió en profundidad 
el psicoanálisis, a raíz de lo cual organizó 

y dirigió el Seminario de Sexología de los 
estudiantes de medicina de la facultad de 
Viena. Después de completar su formación, 
incluyendo su proceso analítico en 1920, 
fue nombrado miembro de la Sociedad 
Psicoanalítica de Viena, dirigida en ese mo­
mento por Sigmund Freud. En marzo de 
1992 se casó con Annie Pink, y meses más 
tarde se graduó de doctor en Medicina. 

Continuó su formación en neuro­
psiquiatría bajo la supervisión del Dr. 
Wagner-Jauregg, quien obtendría el pre­
mio Nobel en medicina en 1927. Trabajó 
como médico residente en las clínicas 
de Ortner y Chvostek, del Hospital 
Universitario de Viena. Fue el primer asis­
tente clínico y después subdirector de la 
Policlínica Psicoanalítica de Viena, además 
de ser director del Seminario de Terapia 
Psicoanalítica. 

Su práctica profesional proporcionó a 
Reich un excelente conocimiento de la geo­
grafía hospitalaria de la capital austriaca, 
pero sería injusto afirmar que su conoci­
miento de Viena se reducía al ámbito de la 
salud. De estudiante era un asiduo cliente 
de cafeterías y otros lugares de menor repu­
tación, y no era raro que organizara «giras 
nocturnas» y visitas a lupanares; de ahí que 
no sorprendan las imágenes que describió 
de la ciudad imperial: «¿Qué pasa en Viena 
en este momento? Gente que se emborra­
cha, cuerpos frenéticamente entrelazados, 
por todas partes, desde la planta baja al úl­
timo piso».6 

En 1927 ingresó al Partido Comunista 
y, entre otras formas de militancia, fundó 
los dispensarios de higiene mental. Se pre­
tendía que estos lugares fueran espacios de 
consulta y asesoría sobre salud reproductiva 
y anticoncepción. Reich buscó trasladar la 
psicoterapia del diván a los lugares públi­
cos. Para 1928 existían seis centros de este 
tipo instalados en barrios obreros de Viena. 

Berlín, 1930-1933 
En 1930 se trasladó a Berlín. Al año si­
guiente se creó la Asociación Alemana para 
una Política Sexual Proletaria (Sexpol), 
colectivo que llegó a contar con miles de 

LUVINA otoño de 2007 



simpatizantes. El aporte activo de Reich 
a los dispensarios de higiene mental y el 
constante aumento de miembros entre 
1931 y 1932 encontraron creciente oposi­
ción por parte de la burocracia del Partido 
Comunista Alemán. Su marcado carácter 
crítico ante la dirigencia partidista, la pu­
blicación de su libro Psicología de masas del 
fascismo y su convicción de iniciar una revo­
lución sexual, fueron argumentos suficien­
tes para declarar su expulsión del partido. 
E n 1933 dejó Alemania y regresó a Viena. 

Escandinavia, 1933-1939 
Por invitación del Dr. Leunbach decidió 
trasladarse a Copenhague. El gobierno da­
nés le revocó su permiso de residencia seis 
meses más tarde. Reich realizó entonces 
un pequeño recorrido por Europa, bus­
cando un lugar para continuar su trabajo. 
Visitó Inglaterra, París y Zúrich, y regresó 
a Dinamarca viajando a través de Austria, 
Checoslovaquia y Alemania. Finalmente, en 
septiembre de 1933, se instaló en Malmo, 
Suecia. 

En junio de 1934 le fue revocado su 
permiso de residencia y trabajo en Suecia. 
En agosto de 1934, en el XJII Congreso 
Psicoanalítico Internacional en Lucerna, 

Suiza, se produjo su ruptura definitiva con 
la Sociedad Psicoanalítica Internacional, 
de donde fue expulsado. En octubre de 
1934 Reich se trasladó a Noruega para rea­
lizar sus investigaciones en el Instituto de 
Psicología de la Universidad de Oslo. En 
febrero de 1936, junto con un grupo de 
colegas y amigos escandinavos, fundó su 
primera organización propia: el Instituto 
para la Bioinvestigación Sexoeconómica. 
Allí desarrolló su nueva técnica terapéu­
tica: la vegetoterapia. D ejó Oslo el 19 de 
agosto de 1939, y se embarcó a Nueva 
York unos días antes del estallido de la 
Segunda Guerra Mundial. 

Estados Unidos, 1939- 1957 
Reich llegó a N ueva York el 28 de agosto 
de 1939 y declaró a las autoridades mi­
gratorias que la intención de su viaje era 
convertirse en profesor de psicología en 
la New School for Social Research. En 
efecto, impartió los cursos «.Análisis del 
carácter: aspectos biológicos y sociológi­
cos» y «Problemas clínicos en medicina 
psicosomática». Con sus nuevas instalacio­
nes en Nueva York, intensificó sus experi­
mentos iniciados en Escandinavia, esto es, 
la búsqueda y estudio de la energía vital, 

L UV INA otoño de 2007 

33 



34 
el combustible de toda materia viva: el «ar­
gón». Si el intento de conciliar las ideas de 
Marx y Freud le acarreó tantos problemas 
a Reich, sus investigaciones para aislar y 
acumular la energía ergonómica le costaron 
la libertad. 

En enero de 1940, John Edgar Hoover, 
director del FBI, agradeció al D epartamento 
de Estado compartir información sobre los 
antecedentes políticos de Reich obtenidos 
por el cónsul estadounidense en Oslo. D e 
inmediato se montó una estrecha vigilancia 
con el propósito de recabar pruebas sobre 
el peligro que representaba. Después de 
meses de investigación, Reicl1 fue detenido 
por las autoridades migratorias, acusado de 
ser una «amenaza a la seguridad nacional». 
Los cargos nunca fueron probados y fue 
puesto en libertad. La acusación fue tan 
absurda que el fiscal general envió un co­
municado a H oover expresando su enojo 
por la operación. 

En ese tiempo Reich se dedicaba a su 
experimento más reciente: el acumulador 
de orgón. Éste consisúa en una caja metá­
lica lo suficientemente grande para acoger 
a un hombre sentado. Su función era reco­
lectar y concentrar la energía orgánica del 
medio ambiente para después transmitirla a 
quien estuviera en el interior de la máquina. 
Reich pensaba que esta sobrecarga energé­
tica ayudaría a fortalecer al organismo en 
su lucha contra las enfermedades, incluido 
el cáncer. 

En noviembre de 1942 compró una 
propiedad rural de 160 acres situada en el 
estado ele Maine. Alú instaló su laboratorio, 
su biblioteca y todo lo necesario para pro­
seguir con sus investigaciones. Pensó que 
era su tierra prometida, el lugar donde tra­
bajaría en paz y pasaría el resto de sus días. 
Se equivocó en todo. 

El 28 de mayo de 1946, después de una 
larga entrevista, Reicl1 se convirtió en ciu­
dadano estadounidense. A finales de ese 
año se editaron varios arúculos en contra 
suya en la influyente revista N e1JJ Republic. 
Uno de ellos fue una reseña de Psicología de 
111asas del fascismo. El comentarista del libro 
se refiere al autor como un «psicofascista». 

En otro arúculo se le acusó de «charlatán», 
«matasanos» y de que el acumulador de ar­

gón era alquilado a pacientes con el fin de 
aumentar su potencia orgásmica. La autora 
argumentó que exisúan elementos para ini­
ciar una investigación. El reto fue asumido 
por la Agencia Federal para Alimentos y 
Medicamentos (FDA, por su nombreeninglés) . 

En febrero de 1954 la FDA determinó que la 
energía orgonómica «no exisúa» y que, por 
tanto, quedaba prohibida la distribución de 
los acumuladores de orgón y de toda la li­
teratura que se refiriera a éstos. Reich y sus 
colaboradores no acataron la orden y fue­
ron llevados a juicio. En mayo de 1956 fue 
declarado culpable y condenado a dos años 
de prisión. La sentencia también disponía 
la destrucción de los acumuladores y la in­
cineración de material impreso confiscado. 
El 3 de noviembre de 1957 murió en una 
prisión federal de Pensilvania. 

Colofón 
Desplazado de guerra, oficial del ejército, 
médico, psicoanalista, profesor, sexólogo, 
comunista y convicto. Pero también judío, 
austriaco y estadounidense. Su antigua resi­
dencia de Maine ahora es un museo abierto 
al público donde se exhiben sus instrumen­
tos cienúficos y su biblioteca, y donde se 
celebra cada año un congreso sobre varios 
aspectos de su obra. Ahí también está su 
tumba.■ 

1 Wilhelm Reich, Pasión de juventud. Uno auto­

biografía, 1897-1922, Paidós, Barcelona, 1990, 

p. 13. 

2 Wilhelm Reich, Escucha hombrecito, Bruguera, 

Barcelona, 1981, p . 46. 

3 Pasión ... , p. 70. 

4 /bid., p. 79. 

5 /bid., p. 83. 

6 /bid., p. 130. 

LUVINA otoño de 2007 



Tres poemas extranjeros 
FRANCISCO SEGOVIA 

1 

La noche habla la lengua de la tierra. 

Las palabras que dice 

se hunden y se mezclan 

como levadura en la masa. 

Las nuestras no. 

Nosotros susurramos 

de noche unas canciones 

que en nuestra tierra apenas se oyen. 

Pero aquí rebotaban 

contra duros muros ázimos 

contra calles c¡ue se ensanchan como manos 

que hacen concha al escándalo ... 

Cuando cantamos 

parece que imprecamos. 

L UVINA otoño de 2007 

35 

Francisco Segovia (Ciudad de México, 

1956). Su libro más reciente es Ley natural 

(Ediciones Sin Nombre, México, 2007). 



36 

2 

Estuve en tierras cuyas lenguas 

chirrían como goznes o retumban en el pecho. 

Lenguas tableteadas en pesados goterones 

como un chubasco que comienza 

o inhaladas largamente como sierpes 

que usurpan el aliento. 

Las oí sin entender 

mirando mudo a los ojos 

a quien quizá me saludaba 

o quería saber la hora 

y esperaba una respuesta ... 

Nadie aspira tan hondamente 

el aliento vacuo de la injusticia 

como quien aguanta en silencio 

la convulsión en que se asfixia su respuesta. 

3 
Tomo mi libreta y leo. 

¿Son éstas las palabras gue yo escribo? 

Cortas palabras. Como siempre. 

Pero bulle en ellas todavía 

lo que pudo haberse escrito 

para otros. 

Paso las páginas. 

Estas palabras no son todas para mí. 

Algunas se reservan para que alguien 

más que leer en ellas 

adivine. 

LUVINA otoño de 2007 





~n to7'no a un j ~7'¿fn /e" a~ena 
REBECA MALDONADO 

Suspender continuamente en sf mismo el trabaj o 

de la imaginación colmadora de vado. 

Simone Weil, La levedad y la gracia. 

Renuncia a los sentidos, a las operaciones Intelectuales, 

a todo lo sensible y a lo inteligible. 

Despój ate de las cosas que son y aun de las que no son. 

Pseudo-Dionisia Areopagita, Teologfa mfstlca. 

ffin los dibujos de Rocío Maldonado acontece un movimiento de fragmen­

l9tación y desfiguración de las formas, un movimiento de desdibujamiento 

de los cuerpos y, finalmente, un movimiento de vaciamiento, acercando por 

esta vía la plástica a la renuncia míst ica de las formas. Amador Vega llama 

al arte unido a la mística, o al arte donde actúa la desfiguración y la pérdida 

continua e inconclusa de la forma, estética negativa. 1 La renuncia mística de 

la forma en el arte no significa acceder a aquel lo que como tal es irrepresen­

table e indefinible y, sin embargo, pleno: el vacío o la nada. Estética negativa 

es renuncia, en todo, a la representación. Y, mientras se pinta o se escribe 

e, incluso, mientras se vive, acontece una pérdida del vacío al cual se aspira . 

Por eso, el exhorto místico de Pseudo-Dionisia de renunciar a los sentidos y 

despojarse de las cosas es una práctica continua, una ascética. La serie de 

dibujos sobre papel de arroz invita a explorar el trabajo de Rocío Maldonado 

como una vía o un itinerario que va de la fragmentación de las formas a la 

desfiguración y a la pérdida de la forma: al anonadamiento. 

II 

LUVINA otoño de 2007 



En este itinerario, los rollos compuestos 

por innumerables fragmentos de papel de arroz 

con dibujos de pedazos de miembros, de cara, 

de torsos, nervaduras de encino y espinas ro­

deados por vastas zonas de negro o tonos de 

gris, muestran ese proceso de fragmentación 

de las cosas no sólo en convivencia junto al 

vacío, sino al vacío como algo que hace presen­

cia y cobra mayor presencia. La visión de esos 

rollos se torna inqu ietante. Quien se pierda en 

ellos comprenderá que las cosas son y no son 

ellas mismas, que extravían constantemente 

sus contornos, y que los fragmentos de cuer­

pos son pliegue, arruga, corrosión, y que las 

espinas siguen un camino caprichoso e insos­

pechado. En estos rollos y en las composicio­

nes con fragmentos acontece no sólo un juego 

de fragmentación y vacío, sino la misma expe­

riencia de la desfiguración como pérdida de la 

forma. Las cosas en sí mismas están unidas a 

la vacuidad y nosotros también . 

Rocío Maldonado compone y conforma 

un mundo que si llega a tener un orden es por 

el vacío que se introduce en la forma. En la 

obra de Maldonado, el lugar del vacío de los 

papeles de arroz de tonos en gris o en negro 

logrados por veladuras de tinta es semejante 

al ritmo creado por los silencios y las notas en 

la música. En su itinerario, la artista se aleja y 

a la vez nos libera cada vez más de una manera 

de ver encerrada en la forma o en la sustancia 

y lo que ella significa, fijeza y límite, para des­

cansar y soportarse cada vez más en el vacío. La 

acumulación de veladuras permite que emerja 

la variedad de grises y que el negro sea aún más 

profundo. 

Los cuerpos sin rostro alternando con el 

vacío, desgastándose, desposeyendo, desvis­

tiéndose, perdiendo definición, parecen realizar 

un itinerario a la no forma, a la no sustancia, al 

desasimiento. Const ituyen un signo que oculta 

una conversión de nuestra época sin silencio, 

sin vacío y sin pausa. Ante los dibujos de Mal­

donado, simplemente en silencio, desaparecen 

las razones de nuestra huida y movimiento sin 

fin, se encuentra un refugio. Estos dibujos tie­

nen un poder de silencio que, si somos capaces 

de mantener y preservar, nos lleva a no admitir 

ni consentir ni alimentar las demandas de los 

objetos de consumo, las habladurías, los deseos 

convencionales, el ruido generalizado del mun­

do. Sólo del si lencio puede advenir otro ritmo del 

mundo. Estamos ante un caso en que la plástica 

se alimenta de la preocupación por el vacío. 



De la composición de enormes papeles rectangulares 

en negro y en gris en disposición vertical, con diferentes lar­

gos; de los renglones de papeles rectangulares de menor 

tamaño, en diferentes tonos de gris y de negro, o del gran 

lienzo de papel de arroz negro dividido como un jardín de 

arena por tres líneas de un gris más claro, emana el conoci­

miento de que por la vía del desistimiento, el abandono y la 

retirada se regresa a la realidad . Después del imperioso que­

rer y necesitar de la era, del silencio de los dibujos de Maldo­

nado, no se precisa ni de esto ni de aquello, no se pretende 

nada, produciendo una suerte de vacío pleno. Es la gracia 

de Simone Weil, el contentamiento de Schopenhauer, lo que 

aparece tras el silencio, la no forma y el vacío. Si tal es el 

fruto de la nada, la enfermedad de la era ruidosa aficionada 

a la estridencia, al escándalo y a la altisonancia, que da lugar 

a su vez a una era sin refugios y al sufrimiento de quien no 

t iene más a dónde huir, proviene de una existencia que no 

quiere saber de la verdadera nada. El sufrimiento bulle y se 

escapa de seres sin si lencio y sin pausa. En este contexto de 

sobresaturación, los dibujos de Maldonado actúan como las 

precondiciones del silencio y la nada originarios, condiciones 

de la verdadera acogida. Los dibujos de Maldonado son el in­

tento de conducir a través de la noche oscura de la inquietud 

y la avidez de la época a otro horizonte. Estos papeles en gris 

y en negro son el salto a ot ro lugar, constituyen el paso de la 

confusión a la serenidad, el paso esencial al recogimiento, a 

la atención y al cuidado, el tránsito a lo sencillo. El paso in­

cluso a lo insípido es necesario en estos tiempos de ausencia 

de penuria guiada por el relumbrón de los objetos. 

Rocío Maldonado hace presentir la diferencia entre huir 

y habitar, entre el querer y la serenidad; y en ese presentir 

se inaugura otro estar y otro residir. Se ha vuelto absurdo 

todo lo proyectivo, lo progresivo y lo trascendenta l, como si 

en la sobriedad y la simplicidad de estos dibujos y papeles 

mudaran por completo las condiciones de nuestra existencia 

y dieran un giro a un puro estar aquí gracias a la atención y 

al recogimiento que propician. ■ 

1 Cfr. Amador Vega, Zen, mística y abstracción, Trott a, Madrid, 2002, 

y Arte y santidad. Cuatro lecciones de estética apofática, 

Universidad Públ ica de Navarra , Navarra, 2005. 

IV 
LUV INA otoño de 2007 





VI 
LUVINA otoño de 2007 





VIII 
LUVINA otoño de 2007 



Che Witoldo 

RAFAEL TORIZ 
Si la Argentina me co11q11istó, fue a tal grado q11e 

(ahora ya 110 lo dudaba) estaba prof1111damente, 

y ya para siempre, enamorado de ella. 

W Gombrowicz 

H ijos del arrebato y del capricho, los seres humanos respon­
demos más a la chiripa y la contingencia que a la planeación 
meticulosa. El destino, rosa dispuesta a todos los vientos, 

mapa torcido a múltiples puertos, no es sino una ocurrencia desgra­
ciada, a veces venturosa, a medio camino entre el azar y la sorpresa. 
Witold Gombrowicz, autor de una obra excéntrica, metiche, apá­
trida-metafísica y - en sus propios términos- extraordinariamente 
inmadura, es con mucho el ejemplo del exiliado por error, del ex­
tranjero petulante y del provocador profesional. Fue Piglia quien 
sostuvo que Gombrowicz fue el mejor escritor argentino del siglo X...'<:, 

y Deleuze quien suscribe su idea de lo informe y lo inacabado como 
correlato de la vida. Sontag verá en su obra la humana necesidad 
de imperfección, y Pasolini lo considerará un bufón desgraciado y 
pederasta. Vila-Matas, siempre constante, será la más aguerrida de 
sus gro11pies, y Saer afirmará que leerlo es un código para interpretar 
la Argentina. Simic, orientado por un crítico polaco, escribirá con 
candidez que el nombre Fertfydurke está tomado de un personaje 
de Babbit. Piñera le conseguirá su primer editor en Buenos Aires, y 
Pito! destacará, con el tiempo, como uno de sus decorosos traducto­
res. Finalmente será Gombrowicz quien, al abandonar el país austral 
luego de veinticuatro años de hallazgos y penurias, legará como úl­
tima consiga y ocurrencia matar a Borges. 

Varado en el sur del infortunio 
En 1939 Gombrowicz consigue colarse en una excursión marítima 
a Sudamérica a bordo del Chorbry, perteneciente a la compañía po­
laca Gydnia America días antes de que estallara la Segunda Guerra 
Mundial y los alemanes invadieran Varsovia, razón que demoraría 
su estadía por tierras argentinas -el viaje inicialmente sólo contem­
plaba tres semanas- mucho más tiempo de lo que él hubiera ima­
ginado. 

LUVINA otoño de 2007 

Rafael Toriz (Xalapa, 1983). Actualmente 

es becario del Programa de Jóvenes 

Creadores del Fondo Nacional 

para la Cultura y las Artes. 

37 



38 
Antes de atracar en Buenos Aires, el 

Chorbry haría una breve escala en Río de 
Janeiro, ciudad que el polaco desdeña-
ría por su verdura extrema y sus dudosos 
montes. (Queda para la noche de los tiem­
pos y los espíritus 
ociosos cuál hubiera 
sido su suerte en el 
mítico sertón, y el 
posible camino que 
hubiera seguido una 
FerdydHrkinha carioca). 

Durante su esta­
día en tierras gauchas, 
Witoldo -como ha­
brían de llamarlo sus 
compañeros y amigos 
sudamericanos- tra­
bajaría en un banco, 
padecería miseria, se 
colaría en velorios, 
seduciría soldados y 
marineros, conocería 
a Ernesto Sábato y 
Virgilio Piñera ( con 
los que emprendería, 
junto con otros devotos compañeros, la 
titánica empresa de traducir Ferdydurke al 
español), escribiría su famosísimo y elefan­
tino Diatio, viviría en Tandil, escribiría El 
casamiento y devendría, muy a pesar suyo, 
argentino por adopción. 

Hablar de Witoldo y de la construc­
ción de las identidades es un tema difícil, 
escarpado y probablemente irresoluble. 
Una de las condiciones por excelencia del 
exilio es la transfiguración del sujeto en 
sus multiplicidades, en esos otros que lo 
habitan. Zambrano, Wilcock y Cernuda, 
por decir algo, son una muestra palpable 
de que la Literatura es siempre literaturas; 
y si bien la experiencia del exilio puede ser, 
cuando menos, una tragedia categórica, 
es también susceptible de vivirse como 
carcajada. Al respecto Witoldo: «Soy una 
persona de poca seriedad. En medio de 
mis desgracias: destierro, miseria, anónimo 
fracaso y alguna que otra humillación, lo 
único que me quedaba era divertirme». 

Incómodo, Witoldo nunca permitió 

que se le encasillara. Jamás comulgó con 
alguna forma cerrada que lo circunscribiera 
o que limitara su espectro de posibilidades. 
Valga recordar al vuelo aquella anécdota 
sucedida con Juan Carlos G ómez, su que-

rido «Goma», quien al 
increparlo en una de sus 

múltiples misivas sobre 
sus preferencias sexua­
les recibió desde Berlín 
una severa y nutrida 
tunda: 

No soy ni nunca he sido 
un homosexual, sino que 
de vez en cuando suelo 
hacerlo cuando se me 
da la gana ... Soy persona 
sencilla y, sobre todo en 
materia erótica, mi maes­
tro es el pueblo que muy 
felizmente desconoce 
totalmente la terrible ho­
mosexualidad y se acuesta 
con quien puede y como 
puede ... Qué triste país Qa 

Argentina), tan puto y tan torcido, donde 
nadie se atreve a darse el gusto. 

Gombrowicz, a través de sus obras y 
su vida, consigue tornarse personaje de sí 
mismo, convirtiéndose en la materia sen­
sible por excelencia de su arte: la publica­
ción de un diario permite la comprensión 
del autor como ficción, estableciendo una 
indistinción literaria - lúdica, lírica y hasta 
política- entre los dominios de lo público 
y lo privado. Escribir diarios hace de todo 
testimonio una narración que torna indi­
solubles y evanescentes las fronteras en-
tre lo real y lo imaginario, hilvanando con 
delicadeza la figura del autor, el narrador 
y el personaje en un laberinto verbal de 
representaciones lingüísticas y psicológi-
cas efectivas y desquiciantes de profundo 
contenido literario. Basta recordar la aper­
tura de su Diario: <<Lunes Yo. Martes Yo. 
Miércoles Yo. Jueves Yo», para darse cuenta 
de que, como sucede con Montaigne, sus 
recursos estilísticos son premeditados, neu-

LUVINA otoño de 2007 



róticos y por eso mismo seductores. Leer 

a Gombrowicz, hágase la prueba, es una 

experiencia que mueve a pensar, a sentir y 
a criticar con renovada y escurridiza certi­
dumbre. 

Contra los poetas, 
contra la poesía 
Nuestro Peter Pan metafísico, fiel a su 
creencia en la inmadurez y en la faja des­
piadada que impone cualquier tipo de for­
mas heredadas, veía en los poetas no sólo 
la negación de su proyecto vital sino el 
ejemplo preciso del encorsetamiento es­
piritual del hombre, práctica que imposi­
bilitaría la elección auténtica y el ejercicio 
de la plena libertad. En nuestros tiempos, 
ahora que tenemos tanto barbaján metido 
a poeta e incluso un excedente de poetas 
en general, sería obligatorio y urgente leer 
con detenimiento sus opiniones al res­
pecto para inocular a los egregios bardos 
-también a los mezquinos- contra sí 
rrusmos. 

Baste transcribir, para condimentar la 
plática, algunos de sus juicios: 

(El poeta) anuncia la Poesía, se entu­
siasma con la Poesía: es Poeta y como 
tal venera la grandeza e importancia del 
Poeta; no sólo los demás han de arro­
dillarse ante él, él también se arrodilla 
ante sí mismo. 

Los versos no gustan a casi nadie y su­
fren de afectación. 

Los poetas no sólo escriben para los 
poetas, sino que se celebran unos a 
otros, se elogian mutuamente. 

No deja de ser divertido verlos agol­
parse en los congresos de poesía: ¡qué 
muchedumbre de seres excepcionales! 
El arte, que se recrea en el vacío, ¿no es, 
acaso, el terreno ideal para aquellos que 
no son nada? ... Y ¡qué ridículos resultan 
esos artículos, esas críticas, esos afo­
rismos, esos ensayos que se publican a 
propósito de la poesía! I 

Los poetas siguen agarrándose febril­

mente a una autoridad que no tienen y 
embriagándose a sí mismos con la ilu­
sión del poder. 

No hay que hablar poéticamente de la 
poesía. 

Las críticas de Gombrowicz, además 
de certeras, razonables y acaso hiperbó­
licas, son de una pertinencia pavorosa. 
El polaco, a través de consideraciones 
que podrían ampliarse con rotundos ar­
gumentos sociológicos, denuncia, con la 
ética de D iógenes, la soberbia y la des­
nudez del rey. Gombrowicz, en el sen­
tido más noble de la palabra, es un gran 
cínico, incluso un estoico. Es incómodo 
por lúcido, arrogante y verdadero; es mo­
lesto porque quebranta algunas de nues­
tras más enclenques pero entronizadas 
mistificaciones. 

Afirma que si en algo valoramos la 
poesía, y éste es un juicio que bien podría 
servir de epígrafe para algunas de las prin­
cipales preocupaciones teóricas de Pierre 
Bourdieu, es porque estamos condicio­
nados socialmente para que así sea. En 
su opinión, que suscribo en gran medida, 
la figura del poeta es una mitología ali­
mentada por la tradición y la escuela Qosé 
Hernández), la lengua nacional (Amado 
Nervo), el gobierno (López Velarde), los 
intereses políticos (Octavio Paz, Pablo 
Neruda) o folclóricos Qaime Sabines), y 
desde luego por los mismos poetas ( que 
sería el caso de Vicente Huidobro, cuya 
concepción del poeta como pequeño de­
miurgo me resulta intolerable). 

Sería arbitrario y reduccionista hasta 
la caricatura definir la poesía y el trabajo 
de sus artesanos únicamente por su acon­
tecer político, por las actitudes pretensio­
sas o esnobistas que pudieran ejecutar, 
por su insolencia desmedida o incluso 
por su ignorancia. Sin embargo creo que, 
miradas con atención, las invectivas esgri­
midas en su contra casan perfectamente 
con los vicios e infortunios de cualquier 
república letrada. 

LUVINA otoño de 2007 

39 



40 
Herencia americana: 
ferdyd urkismo 
Por convicción personal, si bien he admi­
rado y admiro a distintos artistas y filóso­
fos de variadas coloraturas y territorios, 
nunca me he considerado Jan de ninguno 
de ellos. Siempre he pensado que el en­
diosamiento supino, la fetichización del 
personaje y la exaltación irreflexiva son 
la forma más espuria -si bien la más 
emocional- del reconocimiento y el pi­
ropo; además sirven de muy poco no sólo 
en términos prácticos sino incluso en el 
plano de la fantasía. Me parece obsceno 
confundir persona con personaje, obra 
con autor. 

Sin embargo, creo que con la figura 
de Gombrowicz, lugar en el que autor y 
personaje se vuelven indisociables y en 
donde la figura mediática y de escritor 
«maldito» consigue entreverarse, es difícil 
no aturdirse y caer en vicios de televi­
dente que ocasionan poca lectura y de­
masiada habladuría, hecho que, poco más 
o menos, fue el contacto inicial de Vila­
Matas con quien él tiene por su señor y su 
maestro. 

Al margen de tales consideraciones 
debo confesar que, durante una visita de 
trabajo a Tandil por invitación del dra­
maturgo Lautaro Vilo, no pude evitar dar 
una vuelta por el domicilio en que había 
vivido Witoldo. 

La casa en cuestión, dispuesta con 
coquetería en un segundo piso con cuar­
tos que no son ni amplios ni estrechos 
y que cuentan con ventanales espléndi­
dos hacia paisajes conmovedores que 
ahora no importa referir, vive una actriz 
en plenitud que, fiel a la profesión, brilla 
con inusitado fulgor y radiante juventud: 
ejemplo preclaro, por dos aristas, de que 
la vida nunca es algo acabado ni formal. 
La actriz parecía recordar -o al menos 
yo lo leí de esa manera- que la Argentina 
es un país en construcción, en perpetua 
obra negra como lo son en su totalidad 
Latinoamérica y alguno de los países peri­
féricos de Europa. 

Por otro lado intenté, sin éxito, entre-

vistarme con «El Dipi» Qorge Di Paola), 
en su momento jeune promesse (ahora, al 
parecer, escritor de tiempo completo) y 

amistad cercana de Gombrowicz. 
Lo único que pudo obtenerse fueron 

estas líneas, cargadas de hastío y desinte­
rés: 

Sobre G. ya está todo dicho. 
Probablemente demasiado. Hace va­
rios años que me tiene podrido. No él, 
pobre cadáver. El circo alrededor. Que 
tu mexicano lea el Dia,io, año 57, y ... 
que apoye al que reside en el Zócalo 
reclamando la presidencia (se refería 
a López Obrador). No hablo de nada 
con casi nadie. No es personal. Pero 
nunca más, sobre nada. 

Me parece que la circunstancia no 
puede ser más elocuente. 

Sólo me resta decir que considero a 
Fercfydurke, utilizando la novela como me­
tonimia del autor y su obra, una herencia 
que, por ser un combate contra lo esta­
blecido y lo cerrado, por ser gestada en 
una realidad mitad europea y mitad sud­
americana, es un testimonio chispeante, 
curioso y digno de las posibilidades infi­
nitas del ocio, el arte y de lo que llama­
mos literatura. ■ 

1 Sus juicios alcanzan poro todos (Gombrowicz 
no es privilegio exclusivo de los vates). En otros 
páginas escribe: «Es imposible asumir todas los 
exigencias del Dasein y al mismo tiempo tomar 
café con masas durante la meriendo. Sentirse 
angustiado ante la nodo, pero más ante el 
dentista . Ser una conciencio en pantalones que 
converso por teléfono. Ser uno responsabilidad 
que anda de compras por lo ca lle. Cargar con 
el peso de lo existencia significativo, darle senti­
do al mundo y dar vuelto de un billete de diez 
pesos». Lo lectura existencialisto de Witoldo es 
radicalmente distinta de la de Sartre y desde 
luego de la de Heidegger. Creo que Holderlin 
no sería uno de sus autores predilectos y estoy 
seguro de que rebatiría la idea de que «poéti­
camente habita el hombre lo tierra». 

LUVINA otoño de 2007 



Que William Blake 
no se levante de su tumba 

THOMAS HARRIS 

He orado para que William Blake no se levante de su tumba. 

H e oído noticias, de boca en boca, de trueno en trueno, 

las noches de este crudo invierno, acá en Ciudad Gótica. 

Todas dicen que William Blake se levantará de su tumba. 

Qué haría William Blake fuera de la tumba. 

Dicen que los años de muerte borran las huellas del lenguaje. 

Cómo no, si los gusanos han corroído el cerebro 

que alojaba las palabras y sus visiones. 

No todo hombre es capaz de aguzar sus visiones hasta producirlas 

en un estado que podríamos llamar iluminaciones negras. 

No, que William Blake no se levante de su tumba, 

como se anda corriendo la voz. 

¿Qué sería de Ciudad Gótica con esa sombra atroz arrastrándose 

por los muros? 

Yo tengo mujer, o una loba, no importa, que cuidar, 

por eso no quiero que un tipo capaz de matar a un inocente 

con tal de no apagar sus deseos se levante de su tumba. 

Poseo una hermosa gruta ornada de estalagmitas 

y estalactitas fluorescentes, 

un jardín donde deslumbran los fuegos fatuos. 

¿Cómo permitir entonces que ocurra este rumor, 

este demasiado rumor, que William Blake se levantará 

de la tumba al séptimo día del séptimo mes del séptimo siglo?: 

Anatema sea. 

Anatema sea: 

The cut 111orm forgives the po111. 

Thomas Harris (La Serena, 1956). 

Su último libro, Tridente (2006), 

41 

fue finalista del Premio Altazor a las Artes. 

LUVINA otoño de 2007 



42 

11 

Emerge con el tórax en llamas, William Blake de su tumba, 

de lápida en lápida, 

de tiniebla en tiniebla, 

muerto de lejana muerte y redivivo de imposible hálito, 

mareado por el Leteo agitado esta noche de vientos tan fuera 

de estación, 

William Blake con ese aire de un Whitman embrujado, 

envés del viejo de yerbajos y hojas y sexo, 

éste es un cadáver que va perdiendo poco a poco su putrefacción, 

puede ser un dios a pesar de ser él, William Blake, 

ya lo ha purgado todo en su poesía, 

ya ha lavado todo las supuraciones de la muerte en sus proverbios, 

ya ha hecho proverbial el Bien y el Mal en sus apotegmas, 

y, para bien o para mal, los ha pulido, y ahora son espejos. 

Así, camina nada más, el viejo William Blake recién 

levantado de su tumba y se encuentra en las medianías 

del cementerio con el lobo; 

«Te has levantado de tu tumba», le dice el lobo. 

«Corrían rumores», dice William Blake. 

«¿ Para qué tanto enigma?», pregunta el lobo. 

«Dicen las voces que la poesía cambiará el mundo. 

Que por fin adviene la verdadera Revolución, la de la poesía», 

musita, un tanto incrédulo William Blake. 

«¿ Y eso era todo?», pregunta el lobo. 

«¿ Y la plaga el crimen el incesto la ablación del Deseo?», 

pregunta el lobo. 

«Oí lo que oí», responde William Blake. 

Y la carcajada del lobo es tan brutal que devuelve 

a William Blake a su tumba. 

Y el lobo queda solo en las medianías del cementerio, 

en Ciudad Gótica, y aúlla y trota entre las lápidas, 

y piensa: 

«¿ Por qué no se levantará mejor Marx de la tumba?» 

LUVINA otoño de 2007 



Los paraísos perdidos 

JUAN ANTONIO MASOUVER RÓDENAS 

El exilio ha marcado al ser humano desde el principio de la 
historia, con la expulsión de Adán y Eva del Paraíso, perfec­
tamente ilustrada por Masaccio en su «Expulsión de Adán y 

Eva». Ovidio, uno de los primeros grandes escritores de la civiliza­
ción occidental, fue condenado por Octavio Augusto a exiliarse a 
Tomis, en el Mar Negro. En España puede decirse que el exilio ha 
sido una institución o una enfermedad crónica. Baste mencionar 
la expulsión de los moriscos, de los judíos o, ya en el siglo XIX, de los 
liberales identificados con el romanticismo. No se han salvado ni 
siquiera los católicos: Fray Luis de León tuvo que sufrir otro tipo 
de exilio, la cárcel, por su traducción del Cantar de los Cantares y por 
haber defendido el texto hebreo del Antiguo Testamento frente a las 
versiones latinas de la Vulgata; y su retiro en La Flecha puede con­
siderarse como una especie de autoexilio. Encarcelado lo será San 
Juan de la Cruz, hasta que consigue fugarse. En el exilio vivió Luis 
Vives, el pensador más universal del siglo XVI. Y en el siglo xvm, en pleno 
triunfo de la Ilustración, los jesuitas fueron expulsados de España. 

La palabra «exilio» está rodeada de una aureola mítica, en la que 
el exiliado aparece como una figura pura que luchó por unos idea-
les que fueron vilmente derrotados. Y ahora vive agobiado por una 
nostalgia que hace más meritorio su empeño en no traicionar sus 
principios y mantenerse alejado de su patria mientras duren las ra­
zones que le llevaron a alejarse de ella. Por supuesto que hay figuras 
siniestras del exilio, como los muchos dictadores latinoamericanos 
y africanos que han huido o se les ha dejado huir, con el botín a 
cuestas, pero a éstos los consideramos, en realidad, expulsados de 
posibles paraísos que ellos convirtieron en infiernos: no se mere-
cen el nombre de exiliados. Yo estoy hablando aquí, entre otros, de 
Miguel de Unamuno, que pasó seis años en Fuerteventura y luego en 
Hendaya, durante la dictadura de Primo de Rivera; de Juan Ramón 
Jiménez, que salió de España al comenzar la Guerra Civil, para mo­
rir, en 19 56, en Puerto Rico, sin regresar jamás al Moguer natal que 
tanto había cantado nostálgicamente en su poesía; de los republica­
nos españoles que tuvieron que huir al terminar la guerra, muchos 

LUVINA otoño de 2007 

43 

Juan Antonio Masoliver Ródenas (Barcelona, 

1939). Su libro más reciente es La noche de 

la conspiración de la pólvora (El Acantilado, 

Barcelona, 2006). 



44 

------------------------ JoséHemándezC/aire 

de ellos acogidos por el México de Lázaro 
Cárdenas. En el terreno de las letras, baste 
mencionar a Antonio Machado, que se 
alojará con su madre en un hotelito del 
pueblecito francés de Colliure, para morir 
pocos clías después de cruzar la frontera 
española; o al poeta Luis Cernuda, al filó­
sofo Joaquín Xirau y al celebrado músico 
Pau Casals. Sin olvidar a los que tuvieron 
que pasar muchos años para regresar es­
porádicamente, como Luis Buñuel o Max 
Aub, ambos muertos en el México que los 
acogió, o Ramón J. Sender, que murió en 
Estados Unidos. Y los muchos que regresa­
ron para permanecer definitivamente, ale­
jados del mundanal ruido franquista, como 
Rafael Alberti, Rosa Chacel, Jorge Guillén, 

Merce Rodoreda o Agustí Bartra. A los 
exilios relativamente breves de Ortega y 
Gasset,Julián Marías, Caries Riba o Juan 
Gil-Albert, hay que añacLir el de los «exilia­
dos interiores», es decir, de los que perma­
necieron en España pero que, en los más 
difíciles años de la postguerra, se mantu­
vieron alejados durante un tiempo de la 
vida pública, como Gregario Marañón, 
Julián Marías y un larguísimo etcétera. Una 
lista interminable a la que se sumaron po­
líticos, científicos, pintores, profesionales u 
obreros. Unos para refugiarse en Francia, 
desde donde los afortunados que no mu­
rieron en un campo de concentración se 
trasladarían a Londres, a Estados Unidos 
y, sobre todo, a Argentina y México. 

LUVINA otoño de 2007 



La mayoría de estos exiliados lo fueron 
porque participaron, durante la guerra, 
en el bando de los perdedores; otros por­
que se mantuvieron fieles a la República y 
fueron perseguidos por ello; y otros sim­
plemente porque les resultaba intolerable 
la dictadura franquista. Y es de este tipo 
de exilio, el que suele llamarse exilio vo­
luntario, del que me interesa más hablar 
aquí, pues es el que más afecta a la España 
de mis contemporáneos. Terminada la 
Guerra Civil, salir del país era tan difícil y 
peligroso como lo era entrar para los que 
vivían fuera. Lo que dominó fue el exilio 
interior, el de los españoles que decidie­
ron pasar inadvertidos, callar su pasado 
y su presente: al silencio impuesto por la 
represión se añadía el autoimpuesto, así 
que bien puede decirse que miedo, miseria 
y silencio eran los tres grandes rasgos de 
la década de los cuarenta del pasado siglo. 
En la década de los cincuenta, aparte de 
los pocos antifranquistas que se vieron 
obligados a abandonar el país, la clase me­
dia, especialmente los intelectuales, em­
pezaron a viajar al extranjero. Muchos de 
los poetas de la generación del 50 se refu­
giaron definitivamente en organizaciones 
extranjeras, como en el caso de José Angel 
Valente; estudiaron allí, como Jaime Gil de 
Biedma, poeta marcadamente anglófilo, o 
estuvieron de lectores o profesores en al­
guna universidad, como Francisco Brines. 
El gesto más eficaz de rebelión fue, pre­
cisamente, su cosmopolitismo, heredado 
en parte de los poetas de la generación del 
27, casi todos ellos en el exilio. Una tradi­
ción cosmopolita que se refleja en su poe­
sía, brillante reacción al convencionalismo 
y provincianismo de los poetas clasicistas 
y de los no menos anquilosados poetas 
sociales. 

Esta actitud tendría un fuerte impacto 
en los escritores de la generación de los 
novísimos, surgida en la década de los se­
tenta. Bastaría con citar el caso de Javier 
Marías, cuya experiencia inglesa ha tenido 
un fuerte impacto en su producción lite­
raria, como traductor, como ensayista y 
como novelista; el de Alvaro Pombo o el 

de Vicente Molina Foix. Pero aquí no se 
puede hablar de exilio. En todo caso, de 
identificación con los que vivieron la ex­
periencia del exilio, y es significativo que 
uno de los poetas más reivindicados por 
ellos haya sido Luis Cernuda, exiliado en 
Inglaterra y luego en México. 

Los españoles, a partir de la década 
de los sesenta, ya no necesitan exiliarse, 
excepto aquellos pocos que están directa 
y activamente involucrados en la lucha 
contra el franquismo. Los escritores la­
tinoamericanos, en cambio, han cono-
cido desde siempre el exilio voluntario. 
Su cosmopolitismo ha sido también más 
radical, ya desde el siglo x,x, quizás por la 
inevitable dependencia de otras culturas. 
De entre los escritores del llamado boom, 
Gabriel García Márquez, escritor incoo­
fundiblemente colombiano, ha vivido gran 
parte de su vida en París, en Barcelona, 
en México y en La Habana; Mario Vargas 
Llosa, inconfundiblemente peruano, en 
París, Barcelona, Londres y Madrid; Julio 
Cortázar, inconfundiblemente porteño, 
en Francia; Guillermo Cabrera Infante, 
inconfundiblemente cubano, en Londres. 
Son muy pocos los españoles que han de­
cidido vivir fuera, y la mayoría de ellos lo 
ha hecho no tanto por posibles represio­
nes, sino simplemente porque se les hacía 
intolerable la vida en la España del fran­
quismo. Las universidades extranjeras fue­
ron, casi siempre, la solución más viable, 
incluso para quienes no nacimos necesa­
riamente con vocación universitaria. 

Y aquí habría que añadir un nuevo ele­
mento: el de la emigración. De las enton­
ces llamadas clases bajas (en su mayoría 
campesinos que apenas si habían salido de 
sus pueblos, u obreros no necesariamente 
especializados), las razones de su salida de 
España solían ser estrictamente económi­
cas. El suyo debería llamarse «exilio for­
zado». Seguían añorando España, y, desde 
el extranjero, seguían alimentando a sus 
familias, con las que esperaban reunirse 
apenas hubiesen ahorrado algún dinero. 
No eran antifranquistas. Y difícilmente se 
integraban en la cultura del país de adop-

LUVINA otoño de 2007 

45 



46 
ción. Los que fueron con sus familias co­
nocieron otro problema: el divorcio entre 
padres e hijos, por tener estos últimos una 
formación superior y por haberse inte­
grado, aunque también sobre ellos pesaba 
el estigma de lo español. Y no sé muy 
bien por qué estoy hablando en pasado: 
como profesor de universidad, he vivido 
muy de cerca y muy recientemente este 
problema. 

La división entre exiliado e inmigrante 
es tan confusa como, si se me perdona, 
la que se hace entre erotismo y porno­
grafía. Por eso prefiero hablar de «exilio 
forzado» y «exilio voluntario». Con la 
Guerra Civil y el triunfo del franquismo, 
los exiliados forzados lo eran por razones 
de tipo político, y los exiliados voluntarios 
apenas si existían. Ya a partir de la década 
de los cincuenta surgió el exilio forzado: 
el de los que en lugar de elegir ciudades 
españolas como Madrid o Barcelona bus­
caban una solución más radical: irse al 
extranjero. Y si a finales del XIX y principios 
del xx el sueño de Eldorado se encontraba 
en América Latina, ahora lo buscaban en 
Francia, Alemania y, en menor medida, 
en Inglaterra. Por su parte, los exiliados 
voluntarios se dedicaban a profesio-
nes liberales o empresariales, tenían una 
formación universitaria, generalmente 
procedían de ciudades y, aunque no se 
integraban fácilmente en el país, sí apren­
dían la lengua y aceptaban con entusiasmo 
su cultura. 

La relación entre exiliados forzados 
y exiliados voluntarios era mínima. No 
por clasismo, sino porque se movían en 
medios muy distintos y sólo tenían oca­
sión de encontrarse en bares o restauran­
tes, ya que muchos emigrantes optaron 
por el ramo de la hostelería, donde era 
posible hacer carrera sin tener una gran 
formación previa. Encuentros fortuitos 
que seguían manteniéndolos en mun-
dos separados. Sólo durante los años de 
agonía política del franquismo y agonía 
del general Franco empezaron a surgir 
grupos políticos que luchaban por una 
transición democrática. Estoy hablando 

de la década de los setenta. Por primera 
vez todos nos considerábamos españoles 
que, por una razón u otra, no quisimos o 
no pudimos vivir en España, y soñába­
mos con una transición que nos permi­
tiera regresar con dignidad y con ilusión. 
Ciertamente, con la democracia han cam­
biado las cosas, aunque los fantasmas del 
pasado (el centralismo, la intransigencia 
de un sector de la Iglesia, la nostalgia de 
un orden que surja de la represión de la 
libertad) sigan presentes. Pero hay algo 
que, exiliados forzados o voluntarios, nos 
ha dejado marcados para siempre, y para 
siempre nos ha condenado a la nostalgia. 
Somos esquizofrénicos que seguimos vi­
viendo dos vidas en lugares donde sólo 
es posible vivir una. El exilio ha sido una 
verdadera lección de aprendizaje. Es una 
disciplina tan noble como la monástica. 
Posiblemente mucho más dramática y 
desde luego más realista. Pero con fre­
cuencia sentimos que este bagaje sirve 
de muy poco, cuando no llega a ser un 
obstáculo. Los gritos de los españoles, la 
incapacidad para decir «por favor» o «mu­
chas gracias», por respetar la intimidad 
ajena, todo lo que pedía el «afrancesado» 
Larra en el siglo XIX, son tan irritantes como 
los enfrentamientos entre los políticos, 
la radicalización de las posturas, es decir, 
la intolerancia, y otras «virtudes» de las 
que tantos españoles se sienten orgullo­
sos porque les hacen únicos, diferentes. 
El Spain is different del eslogan turístico del 
franquismo, o la «España de charanga y 
pandereta» de Machado, con sus toros, su 
flamenco, sus tapas y sus paellas. Y a los 
que hemos dejado familias en el país de 
adopción se añade un más acentuado sen­
timiento de desarraigo y orfandad. 

Si de toda una experiencia de casi cua­
renta años como exiliado voluntario en 
Dublín y Londres sólo quedan como testi­
monio estas pobres páginas, es como para 
ponerse a llorar. Por mí y por los miles de 
españoles que sufrieron un exilio nunca 
querido.■ 

LUVINA otoño de 2007 



El mundo entero 
es una morada extraña 

MIGUEL ÁNGEL ZAPATA 

H ay un exilio particular que tiene que ver con el jardín imagi­
nario de la escritura. Es el exilio más complejo y delirante. Al 
fin de cuentas, me parece que todos los escritores viven en un 

mundo de exilio permanente: uno de sombra y otro de luz. Recorde­
mos cuando en Corinto Alejandro Magno se acercó a Diógenes y ha­
ciéndole sombra le dijo: «Pídeme lo que quieras», y Diógenes le con­
testó: «No me quites el sol». El sol y algunos elementos cruciales de la 
naturaleza, como los árboles y el mar, están presentes en el mundo e 
influyen en nuestro espíritu de una manera u otra. Hay una similitud 
sorprendente en sus perfiles. A veces lo azulino del mar, ese tono es­
pecial del color del agua, no lo hallamos exclusivamente en un solo lu­
gar. Tal vez estemos en el Mediterráneo y encontremos algún parecido 
con los mares del Caribe. Esto puede variar según el sentido de la ob­
servación y la visión del poeta. El sol, para muchos, es el mismo desde 
siempre, y la sombra representa lo oscuro, lo negativo de la existencia, 
como también la protección del calor, del fuego que nos acecha como 
la metáfora del miedo. La poesía encuentra, después de todo, su mo­
rada imaginaria en cualquier espacio del planeta. Encuentra en esencia 
un exilio significativo que denota la prolongación de una angustia o un 
deseo de sentirse siempre ajeno y extraño hasta en su própia tierra. La 
poesía, la escritura en sí, es el escape hacia la otra esfera del tiempo y 
del espacio: es lo imaginario, que funciona como un entronque con el 
otro lado del jardín. O sea, con el otro lugar desconocido del proceso 
de creación. Es un exilio continuo, no precipitado, pero que siempre 
retorna indefinidamente. Lo sofisticado y distinto de este tipo de exi­
lio es que podemos viajar (exiliarnos) sin habernos movido del jardín. 
Cuando Kublai Kan le dice a Marco Polo -según lo relata !talo Cal­
vino en Las ciudades invisibles- que le parece extraño e increíble que 
Marco hubiera tenido tiempo para visitar tantas ciudades, y agrega: 
«Pienso que tú nunca has salido de este jardín», Marco Polo le replica 
que tal vez este jardín existe sólo en la sombra de nuestros párpados, y 
que ellos son los que separan al mundo, y nunca llegaremos a conocer 
lo que está adentro o afuera. La escritura -y de paso mencionemos 
que se ha escrito en abundancia sobre ello- requiere de muchas face-

LUVINA otoño de 2007 

Miguel Angel Zapata (Piura, 1955). Uno de 

sus libros más recientes es luces de la 

memoria (Arkadia, Caracas, 2003). 

47 



48 
tas, sacrificio y organización y, sobre todo 
constancia. 

Cuando uno escribe un poema en su 
estudio o en su jardín (o, por qué no, en la 
calle o en una iglesia), el espacio que divide 
nuestro pensamiento con el lugar donde es­
tamos se difumina. En el momento en que 

uno escribe un poema comienza el viaje 
hacia el no lugar; un exilio temporal o per­
manente. Lo podríamos llamar un «exilio 
imaginario». Y a veces es mejor no retornar 
de este trayecto, donde tanto las neuronas 
como nuestro cuerpo están al otro lado del 
jardín. Al otro lado del jardín están la som­
bra y la luz: ahí palpita el verdadero exilio 
de la poesía. 

Sin olvidarnos de que grandes poe-
tas y escritores vivieron exiliados (Ovidio, 
Virgilio, Dante, Hugo, Vallejo), la calidad 
de sus poemas no puede ser atribuida sólo 
al hecho de que vivieron desterrados. Por 
supuesto que este cuadro no siempre suce­
de, hay notables excepciones. Por ejemplo, 
siempre me he preguntado si el primer pro­
sista del continente americano, el Inca Gar­
cilaso de la Vega, hubiese podido escribir 
sus Comentarios Reales si no se hubiera ido 
a vivir a España, donde fue un exiliado en 
la tierra de su propio padre. El Inca era un 
escritor plenamente bilingüe, hablaba a la 
perfección tanto el quechua como el caste­
llano. Charles Baudelaire y Arthur Rimbaud 
renunciaron a «pertenecer» a la tribu de la 
abundancia del París del siglo XIX. Aparte de 
estar en contra de todo el aparente progre­
so, vivieron totalmente marginados por sí 
mismos y su sociedad. Mallarmé vivió los 
últimos años de su vida exiliado en las afue­
ras de París en su casa a las orillas del Sena. 
Los poemas de Mallarmé eran fruto de su 
exilio en el inframundo de la poesía: su rela­
ción con la naturaleza y el lenguaje cambió 
el curso de la poesía moderna. Hace pocos 
días, cuando visité su casa a las orillas del 
Sena, me di cuenta de que él no sólo era un 
revitalizador de la poesía por su innovación 
espacial, sino porgue supo vivir en el mun­
do imaginario de la creación, combinando 
perfectamente en su exilio imaginario la 
complejidad del lenguaje y el espíritu hu-

mano. Me bastó ver su jardín y sus rosas 
para darme cuenta del tipo de ser humano 
que fue en vida. No fue, definitivamente, un 
poeta frío, como algunos lo tratan ele identi­
ficar. «Un poeta del lenguaje», dicen, cuando 
en Mallarmé justamente se combina con 
sobriedad la complejidad de la transparen­

cia. 
Un poeta fundamental como César 

Vallejo escribió sus dos primeros libros, 
Los heraldos negros y Tri/ce, en el Perú. Luego 
vendría su exilio en Europa, especialmente 
en París, donde escribió el resto de su obra 
poética. ¿Se podría afirmar entonces que 
viajar voluntariamente a otros países sirve 
para poder expandir el mundo y las visiones 
del poeta? Yo estaría de acuerdo, en parte, 
con esta hipótesis. Vallejo vivió en París 
y tuvo que aprender francés, aparte de no 
encontrar un trabajo fijo y decoroso, y de no 
poder volver al Perú por un juicio oscuro en 
su contra; allí logró escribir la segunda parte 
importante de su obra poética y numerosos 
artículos periodísticos. Según consta en 
las cartas de Vallejo, él no se encontraba 
contento en Trujillo, y en una ocasión llegó 
a escribir desde Lima: «Por aquí, cosas de 
Lima ... ¿Qué te contaré? Valdelomar, Gon­
zález Frada, Eguren, Mariátegui, Félix del 
Valle ... Todo un puchero literario ... Lima 
está así. Es de correr con el sombrero en la 
mano, al escape ... ¿Qué se dice de mi viaje 
entre esos trujillanos imbéciles?». Se sabe 
que posteriormente Vallejo manifestaría 
sus insatisfacciones con la ciudad de Lima: 
su único refugio era la escritura, la cual era 
parte de su vida misma: un transcurso de­
finitivo y galopante en su existencia. En su 
primer libro se respira un exilio imaginario 
desde el punto de vista del estilo vallejiano. 
Vallejo comienza una ruta que no se fija 
sólo en el lugar y en el reencuentro, sino en 
el efecto de la tinta sobre la existencia. Hay 
un poema póstumo de Vallejo que nos da la 
pista para reforzar nuestra hipótesis: «Que­
déme a calentar la tinta», fechado el 24 de 
septiembre de 1937 en París: 

Quedéme a calentar la tinta en que 
[me ahogo 

LUVINA otoño de 2007 



y a escuchar mi caverna alternativa, 
noches de tacto, días de abstracción. 

Se estremeció la incógnita en mi 
[amígdala 

y crují de una anual melancolía, 
noches de sol, días de luna, ocasos 

[de París 
( ... ) 

Y todavía 
aun ahora, 
al cabo del cometa en que he ganado 
mi bacilo feliz y doctoral, 
he aquí que caliente, oyente, tierra, 

[sol y !uno, 
incógnito atravieso el cementerio, 
tomo a la izquierda, hiendo 
la yerba con un par de endecasílabos, 
años de tumba, litros de infinito, 
tinta, pluma, ladrillos y perdones. 

La asfixia gue podría producir la tinta 
no proviene del dolor de la ausencia. En 

cambio, este exilio apunta hacia una combi­
nación entre el ahogo gue produce la prís­
tina dificultad del lenguaje en su entorno 
urbano con algunos elementos constantes 
de la naturaleza: sol, tierra, luna (con sus 
respectivas palabras masculinizadas: cierro y 
!uno). La tinta y la pluma se complementan 
con el ladrillo, gue representa la dureza y li­
viandad de los perdones. Pero no es el per­
dón de la ausencia, es el infinito de la poesía 
frente a la muerte. Ciertamente -aparte de 
otras imágenes prominentes- coexiste una 
imagen solar (nocturna) en el poema. Esta 
imagen se podría atribuir a las luces de París 
o al sol mismo y su ocaso natural. 

Claudio Guillén, en Múltiples moradas. 
Ensqyo de literatura comparada, dice lo siguien­
te en relación con los desterrados: 

Me propongo destacar dos valoraciones 
fundamentales. La primera es una imagen 
solar. Sugerida por unas arquetípicas pa­
labras de Plutarco, esta actitud parte de 
la contemplación del sol y de los astros, 

LUVINA otoño de 2007 

49 



50 
continúa y se desarrolla rumbo a dimensio­
nes universales. Conforme unos hombres 
y mujeres desarraigados contemplan el sol 
y las estrellas, aprenden a compartir con 
otros, o a empezar a compartir, un proceso 
común y un impulso solidario de alcance 
siempre más amplio -filosófico, o religio­

so, o político o poético. 

La escritura te posibilita estar en todos 
los lugares al mismo tiempo. El sol funciona 
como el arquetipo contrario a un sol natural: 
éste es un sol nocturno que no todos pueden 
ver, si seguimos a Plutarco y a Guillén. Lo 
que sí funciona es que en medio de la vida 
urbana la naturaleza reaparece con el lengua­
je para salvar a la poesía y a la vida. Se podría 
argumentar que el entorno de Vallejo tiene 
que estar situado en París, pero también po­
dría ser en Lima o en Venecia. 

La transfiguración de la poesía te lleva a 
exiliarte temporalmente en un arco sin triun­
fo. Lo que permanece es sólo la asfixia de 
la tinta. Ahora bien, Vallejo pertenece a esa 
generación de desterrados que tuvieron que 
viajar a otros lugares y dejarlo todo porque 
se sentían extraños en sus tierras de origen 
o ya no creían ni en su país ni en la poesía. 
Éste es el caso de Rimbaud y Baudelaire, 
como se ha señalado anteriormente. Ambos 
eran totalmente extraños en su propio país. 
París no cuajaba con los medios y las visio­
nes que ellos tenían de la vida y la poesía: «La 
vida verdadera no está aquí, no es», escribía 
Rimbaud. 

El sol de París en una tarde azul es el 
mismo que vi en Lima hace varios meses, 
cuando paseaba por el malecón de Miraflo­
res. París tiene al Sena y Lima al Pacífico. El 
sol tiene esa impecable y perfecta presencia 
que nos alegra a todos. El sol de Venecia, 
aun cuando es más pesado y su hervor te 
confunde, me hace recordar al sol de Puerto 
Vallarta. 

Recientemente me di cuenta de que el 
exilio en la poesía funciona en cualquier es­
pacio, pero creo que es más intenso durante 
los viajes. Todo el mundo se parece. 

Termino estas breves notas con una pro­
sa que escribí hace unas semanas en Venecia. 

Cuando cruzaba los canales de Venecia, y el 
sol de la Plaza de San Marcos me calentaba 
tenuemente, recordé todas las plazas que ha­
bía visto desde niño, pero la poesía me per­
mitió viajar al jardín imaginario de su exilio: 

Vine a Venecia a ver a Marco Polo, pero 

su casa estaba cerrada. El segundo piso 
lo vi desde una góndola y le tomé una 
foto a los geranios de su balcón. El agua 
del canal es de un verde raro, tal vez sea 
una combinación del tiempo, los vientos 
y la tenue luz de sus callejones de piedra. 
Vivaldi aquella noche estaba dando sus 
clases a las niñas del coro. Corelli fue su 
invitado de honor. Después de uno de los 
conciertos del cura rojo nos fuimos a la 
Plaza de San Marcos a beber vino en El 
Florián. Marco me decía que no permane­
ciera por mucho tiempo en ninguna parte 
del mundo. El mundo es como la Plaza de 
San Marcos, murmuraba, hay que cruzarla 
miles de veces para que puedas ver las 
verdaderas aguas del tiempo. Al otro lado 
de la plaza está la vida, escondida con el 
vino derramado por la muerte. Venecia es 
nuestra sólo por esta noche: después hay 
que abandonarla, como a las mujeres de 
Rialto. Siempre hay algo extraño y hermo­
so en los geranios púrpuras del mundo. 

Yo sólo escribo lo que veo, por eso 
camino. Sigamos hacia la cumbre para ver 
los canales desde el cielo de la noche. Des­
pués pasemos a la Basílica a poner unas 
velas a mi madre: ella está viva y tiene la 
memoria de los ríos. A veces imagino ciu­
dades, como tú, una ciudad dentro de otra. 
Una plaza es mejor que todos los rascacie­
los del mundo. San Marcos es mi plaza, mi 
vida, o sea como las palomas, que nunca 
mueren. 

Esta noche no daré clases a las niñas 
del coro en el Hospicio de la Piedad, dijo 
el cura rojo. Entonces, Marco, veloz como 
de costumbre, nos dijo: «Naveguemos 
mejor por los cuatro ríos sagrados esta 
noche. Busquemos el pecado, pidamos 
perdón a los cielos por no habernos bebi­
do todo el vino y amado a todas las muje­

res de Venecia». ■ 

LUVINA otoño de 2007 



El exilio como patria 

VÍCTOR SOSA 

Desterrados y transterrados 

Exilio es destierro. Es perder -por imposición de una autoridad- un 
territorio, nuestro territorio, ese espacio o terruño que consideramos 
naturalmente propio, raíz sanguínea que postula un centro y una uni-

dad: un cosmos. Nos sentimos uruguayos, japoneses o afganos a partir de 
una noción de territorialidad, de pertenencia a un espacio geográfico que a 
su vez está supeditado a un imaginario colectivo, a una idea de nación aglu­
tinada en un Estado. Pueden existir diferencias lingüísticas o de costumbres, 
étnicas, políticas o culturales, pero el Estado-nación minimiza esas diferen­
cias en aras de un ideario común que se sistematiza y sintetiza en un voca­
blo, en un neologismo diferenciador: Uruguay,Japón, Afganistán. 

Ser exiliado conlleva la pérdida de ese territorio singular (expulsión de 
un cosmos), pero también la pérdida de los referentes identitarios: la len­
gua, las costumbres, los vínculos étnicos, políticos o culturales; en suma, los 
códigos de un ser y un estar en el mundo. Ser exiliado es estar desligado, 
desvinculado del centro existencial hegemónico. Exilio es marginalidad y 
ostracismo. 

Los impositivos exilios políticos -desde la Grecia y China antiguas 
hasta nuestros globalizados días- son exilios sufrientes. El desterrado sufre 
porque perdió su centro, porque lo exoneraron de su natural participación 
en la unidad, en ese comunitario cosmos que le daba sentido de pertenen­
cia e identidad a través de la identificación con sus semejantes. E l exilio es 
una depuración y una punición. El Poder anula y castiga al revolucionario, 
al disidente, al loco, con el destierro, con la otredad del ostracismo y con la 
imposibilidad del retorno al orden que el exiliado intentaba subvertir. Lo 
estable --el Poder- quiere seguir siendo estable; lo desestabilizador --el 
exiliado-- quiere seguir desestabilizando aun desde su imposibilidad, desde 
ese territorio otro que lo acoge y lo aprisiona minimizando su poder y ero­
sionando su voluntad. El desterrado, entonces, se obsesiona con el retorno 
porque es la única manera de recuperar su poder de acción sobre la historia, 
ya que el exilio --el destierro-- se sufre también como una virtual salida de 
la historia. Regresar a la historia es regresar a ese pequeño cosmos de donde 
fuimos expulsados y donde, gracias a la inserción, recuperaremos nuestro 
perdido poder. 

LUVINA otoño de 2007 

Víctor Sosa (Montevideo, 1956). Su 

poemario más reciente es Mansión 

Mabuse (Tse-Tse, Buenos Aires, 2004). 

51 



52 
Si el desterrado vive -y sufre- su obse­

sión de retorno, el transterrado -siguiendo 
en su neologismo a José Gaos- experimenta 
un revenar, un rebrote existencial, un reaco­
modo geográfico en el seno de la historia. El 
desterrado sufre y padece la amputación de 
su raíz-centro y flota, a la deriva, en ese des­
arraigo; se desencuentra consigo mismo por­
que no se encuentra con los otros-semejantes 
--que incluso fungiendo como enemigos, y 
justamente por eso, le insuflan razón de ser, 
sentido y única dirección a su existencia. El 
transterrado, en cambio, genera rizomas; pa­
lia el desarraigo a partir de la producción de 
vástagos pluridireccionales, de un replanteo 
del orden o cosmos provocado por una nueva 
noción aleatoria, holística y metamórfica de 
la realidad. El transterrado, así, se hace otro, 
mientras que el desterrado se deshace en sí al 
querer prevalecer en el ser y en el orden per­
dido e idealizado. 

Exiliados voluntarios 
Pero, más allá de los exilios impuestos, tam­
bién están los exilios voluntarios, las fugas 
culturales, los nomadismos existenciales, la 
condición diaspórica o el sentimiento apátrida 
como ejercicio libertario. E l exilio como pa­
tria, como no lugar, como virtud y virtualidad 
más allá de territorios y entelequias identita­
rias, es una condición que debe ser atendida y 
analizada con mayor rigor en la cultura globa­
lizada de nuestro tiempo. 

Si la aventura exilica de Ulises es heroica 
-veinte años errante por el mundo hasta re­
tornar a su Penélope y su Ítaca-, tal vez no 
sean menos heroicas las errantes vidas exilicas 
de escritores y personajes literarios de la mo­
dernidad. Del Ulises de Homero al Ulises de 
Joyce se suceden múltiples mundos e innume­
rables exilios personales y colectivos. Sucede, 
también, un cambio de valores significativo: 
del héroe pasamos al antihéroe, del destierro 
clásico al transtierro de la modernidad, de la 
idealización de la pérdida a la aceptación del 
vacío como condición de lucidez, del paraíso 
perdido al simulacro recobrado. Joyce fue un 
exiliado voluntario, un conciente apátrida que 
huye de su natal Irlanda, de la fe católica y del 
nacionalismo, para inventar su propia patria, 

no en Trieste, en Zúrich o en París -ciu­
dades donde vivió- sino en la escritura, en 
el lenguaje, y en la figura de un involuntario 
exiliado en su propia tierra: ese judío dubli­
nés, tan humillado como execrado, llamado 
Leopold Bloom. Joyce construye su exilio 
voluntario para recrear la involuntaria condi­
ción exilica de un hombre que es todos los 
hombres, de un dublinés del mundo que no 
puede hacer de su exilio interior un espacio 
de libertad, un trapecio entre los condicio­
namientos y la contingencia. Bloom es la 
contraparte de Joyce, es quien pudo ser él, el 
otro exilico que padece un orden y una cos­
mogonía impuestos por el nacionalismo y 
por la patria. 

Exiliados de sí mismos 
Huir de la patria es huir del padre. Esta re­
cusable declaración al menos se cumple en 
el caso de un exiliado existencial llamado 
Franz Kafka y, por supuesto, en esas figu­
ras tan o más reales que su autor: Gregorio 
Samsa de La metamo,josis y Josef K de E/ 
proceso. La transformación de Gregario en 
un monstruoso insecto es un exilio -¿vo­
luntario o involuntario?- por negación y 
por deformación; es un destierro corporal 
que impele y provoca ostracismo, que con­
duce a una expatriación implosiva, centrí­
peta, interior. Gregario pierde el vínculo 
con el otro-semejante -su familia- al 
perder su condición humana, su cuerpo, su 
representatividad dentro del consenso social 
(ese consenso que desestima la participa­
ción de los artrópodos). Gregorio pierde, 
además, la herramienta fundamental que 
el consenso impone: el lenguaje. Gregorio 
chirría. Piensa, sí, y desea hablar, pero emite 
chirridos no sólo incomprensibles sino des­
agradables para el común de los humanos. 
Si la lengua es la patria -en una de sus tan­
tas ramificaciones- y es también la casa del 
ser, entonces Gregorio pierde su ser y su 
patria al desterritorializarse en cuerpo y lengua. 
Doble condición exilica que acelera su per­
dición -su no inserción- en el patriarcal 
núcleo familiar. Recordemos la predilección 
de Kafka por los sótanos, los túneles, las 
galerías, y recordemos los pesarosos pasillos 

LUVINA otoño de 2007 



que K. debe trajinar dentro del Tribunal; el 
exilio es interior, no hay posibilidad de sa­
lida, no hay refugio, asilo o extraterritoriali­
dad alguna porque todo lo visible e invisible 
pertenece al Tribunal. La pesadilla kafkiana 
nos confronta con la condición inevitable 
de un exilio, no hacia un afuera impotente 
sino hacia un adentro imponente, laberín­
tico y devorador. 

Otro exiliado de sí mismo: Fernando 
Pessoa. Desdoblarse, multiplicarse, desper­
sonalizarse, como maneras y variaciones 
de un exilio interior rico en sustituciones, 
en vástagos, en transtierros metafísicos. La 
heteronimia pessoana es la construcción de 
espacios exilicos donde puedan resonar las 
alteridades dramáticas del ser: ser Alberto 
Caeiro, Álvaro de Campos, Ricardo Reis. 
Recordemos que este último abandonó 
Portugal y se exilió en Brasil a causa de sus 
ideas monárquicas. El exilio de Pessoa en 
Reis se continúa con el exilio de éste en 
Brasil. Vasos comunicantes de una fuga de 
sí que es, también, una prolongación de sí 
en el otro alterno, virtual y fugitivo. Pessoa 
huye de su época, de sus congéneres, de su 
patria -e incluso de su novia: Ofélia-, 
sin salir de su Lisboa querida; sale, se fuga, 
vía heteronimia, vía escritura, vía sensacio­
nismo. El sufrimiento, las consecuencias 
terribles de estar en otro lado, se atenúan 
y se justifican en esa construcción de un 
mundo autosuficiente y de una geografía 
puramente literaria. 

El exilio venturoso 
Definir el exilio -o, más correctamente, 
los exilios: fugas, nomadismos, destierros, 
diásporas- como sinónimo de pérdida y 
sufrimiento, de desarraigo inhibidor del ser, 
de irrevocable condición calamitosa, resulta 
una falacia y una ingenuidad. Perder de vista 
o desestimar las complejas, proteicas y trans­
formadoras relaciones que se establecen en 
la condición exilica, en el intercambio con el 
otro, en el trasvase de valores -ya sean físi­
cos, intelectuales o morales-, en los proce­
sos rituales, en la internalización de nuevas 
semióticas y actitudes culturalmente anfibias, 
en las transacciones interculturales fronteri-

zas, en las resignificaciones lingüísticas y cor­

porales, en los entrecruzamientos y cruzas; en 
suma, en la hibridación cultural de la especie, 
es -insistamos- una aberración intelectual. 
Sin la expulsión del paraíso no habría Historia. 
Sin desarraigo no hay conocimiento. Esta ver­
dad se aplica por igual al campo de la ciencias 
sociales como al del arte y la literatura, como 
al de la biología y la sexualidad. 

El mundo es de condición exilica. 
Si, como decía Albert Camus, «H ay que 

imaginarse a Sísifo feliz», también hay que 
imaginarse el exilio no como la roca que hay 
que cargar con dolor, sino como la roca que 
podemos cargar con gozo. Y en ese gozo, en 
esa imaginable felicidad, se cifra no el mítico 
paraíso perdido sino su complemento y con­
traparte: la Historia como creación y como 
exilio.■ 

--------------- MazdaPérez 

LUVINA otoño de 2007 

53 





Cuarenta años y muchas ofertas rechazadas después, Ricardo Piglia accedió, 

por fin, a reeditar La invasión con la editorial española Anagrama, pero no sin antes 

pasar el libro por el tamiz de la experiencia. De visita en Guadalajara, el narrador 

señala que el volumen estuvo tanto tiempo en la congeladora «no porque no me 

gustara, quizá porque me gustaba demasiado y prefería mantenerlo allí, en se­

creto. Ahora lo he publicado revisando esos relatos y agregando otros que no esta­

ban en el libro original». Y el retorno a esos viejos relatos, explica, «fue una especie 

de desafío». 

Cuando aparecieron por primera vez los cuentos de La invasión, comenta, «es­

taba muy entusiasmado con Ernest Hemingway. Todavía me sigue el entusiasmo. Lo 

que hice con La invasión fue revisar los relatos, no corregirlos, sino tratar de ajustar­

los y seguir el consejo de Hemingway de que todo lo que uno le saque a un cuento 

lo mejora. Sólo reescribí uno: mantuve la anécdota, pero cambié los personajes. 

Integré, además, cinco relatos que son de esa época: tres se publicaron en revistas 

de Buenos Aires y los otros dos habían permanecido inéditos». 

Ha dicho que la primera vez qt1e lryó a 
Heming1vqy tuvo la certeza de q11e usted tam­
bién podía escribir. ¿Qué vio en este autor que lo 
animó a hacerlo? 
Hemingway es un artista complejísimo, 
sobre todo en sus relatos, que son extraor­
dinarios. Da una sensación de sencillez y 
de velocidad a la narración que, en aquel 
momento -yo tendría 16 o 17 años-, 
me hizo pensar que yo también podía 
escribir. Otro tipo de escritores, como 
Borges, son más intimidantes cuando uno 
empieza a leer. No digo que esto haya 
sido un elemento central en mi escritura, 
simplemente reconstruyo y pienso que la 
marca de Hemingway en los cuentos de 
La invasión tiene que ver con esta sensa­
ción. En Hemingway encontramos que 
lo importante en un relato no es tanto 

sí, con Borges, con Kafka, con esos 
escritores capaces de construir gran­
des mundos en pequeños textos. Sin 
embargo, no estoy haciendo ningún 
juicio de valor. Para empezar podemos 
decir que Borges y Hemingway fueron 
los dos grandes escritores que trans­
formaron el relato breve. Y podemos 
poner a Kafka entre ellos. Son grandes 
escritores que hicieron algo nuevo con 
la narración breve. Incluso debo decir 
que afi.rmo esto un poco a posterio,i, 
porque en ese momento yo no había 
leído a Borges. Lo que siento cercano 
de Hemingway en mis primeros 'relatos 
es el tipo de poética que está implícita 
en sus textos. 

55 

lo que se narra, sino lo que no se narra, Fidelidad······----·····------·--···--··--·------··--------·--·--·----··· .. .. .. ..... . 

y ésa es una gran lección para cualquiera 
que quiere escribir un relato. La narra-
ción tiene mucho que ver con aquello que 
uno deja fuera y eso es algo que conviene 
aprender de inmediato, porque a veces 
se escribe y se dice de más. Hemingway 
tiene una economía narrativa muy nota­
ble. Y esa economía lo conecta, ahora 

Al revisar La invasión traté de mantenerme fiel a la 

concepción de la literatura que tenía cuando escribí 

esos cuentos. Uno podría hacer el relato con la histo­

ria de un escritor que vuelve a escribir los cuentos de 

su juventud y de esa manera se convierte en el joven 

que era. Pero en este caso no sucedió eso. 

•••••••••••••••••••••• •••••••••••••••••••••••••••••••················ •···· ········ ····· 

LUVINA otoño de 2007 



56 
¿Reconoce en los cuentos de La invasión el trabajo 
que está haciendo ahora? 
Sí. Un escritor repite, sin darse cuenta, 
algunas secuencias que van apareciendo 
en distintos libros de manera diferente. Yo 
siempre he tratado de que cada uno de mis 
libros sea distinto al anterior. No repetir 
estilos. Eso no significa nada más que un 
desafío para que cada libro plantee un pro­
blema nuevo. Tampoco quiere decir que 
los lectores no encuentren en mis libros 

Excentricidad · ... · · .. · · · ...... · · ... · · ... · · · · .... · .. · · ... · · .. · 

Todos los escritores queremos ser excéntricos, pero 

ningún escritor, ni siquiera el más estándar, dice 

que es excéntrico si uno se lo pregunta. Es una as­

piración de los escritores. Yo no puedo definirme 

de esa manera. Sólo escribo lo que me parece. 

muchas repeticiones de estilos y de temas. 
Yo encuentro en estos relatos no sólo al per­
sonaje Emilio Renzi, que luego va creciendo 
en otros libros y cuya vida va cambiando 
y haciéndose más compleja, sino también 
ciertos modos de narrar las situaciones, de 
entender la construcción de personajes. 

¿Qué dice un autor q11e retoma 11na y otra vez a un 
personqje como Emilio Renzi? ¿ Obedece a la necesi­
dad de crear 1111 universo narrativo propio? 
En mi caso no fue algo deliberado. Cuando 
yo estaba escribiendo los cuentos comencé a 
poner en ese personaje algunos acontecimien­
tos de iniciación. Y luego retomé el personaje 
en otra situación y me di cuenta de que se 
podía establecer una continuidad tomando 
un personaje que para mí supone no sólo 
el personaje mismo, sino también un modo 
de narrar. Es como si Emilio Renzi fuera un 
tono y un estilo, como si yo supiera que con­
tando una historia de Renzi encontraré un 
estilo irónico y de más distancia alrededor de 
él. Éste ha sido un procedimiento que se ha 
repetido muchas veces en la literatura, por 
ejemplo con Joyce o con Faulkner. 

¿La reedición de La invasión obedece a una nece­
sidad Sl!Ja, o a una petición de s11 editor? 
Éste es un libro que varios editores me 
habían pedido que reeditara. No fue una 
exigencia externa. Me pareció que era el 
momento. Me gustó la idea de los cuarenta 
años. ¿Qué pasa con un libro que se publica 
de nuevo después de los cuarenta años? 
En la publicación o reedición de un libro 
también entra, muchas veces, el azar. El 
momento en que uno cree que ese libro es 
el que tiene que estar en el centro del inte­
rés. La primera versión de Plata quemada es 
contemporánea de estos cuentos y, quizás, 
su publicación me hizo voltear de nuevo a 
estos relatos con un interés distinto. 

Sus libros suelen dar la sensación de que los lectores 
pueden participar en el hecho creativo, sobre todo en 
los relatos de El último lector. 
En la experiencia que yo tengo siempre 
he encontrado una especie de generosidad 
de los lectores, quienes suelen hablarme o 
enviarme cartas. Desde luego, tengo una 
retribución generosísima de parte de lecto­
res que se han entusiasmado con mis textos 
y eso es algo invalorable. La eficacia de la 
literatura depende de la posibilidad de esta­
blecer una comunicación y una conexión. 
Lo que no creo es que esa comunicación o 
conexión tenga que ser trivial, y sobre todo 
no creo que uno tenga que escribir desde 
una posición paternalista de superioridad 
sobre el lector. Hay que escribir pensando 
que el lector es más inteligente, más rápido 
y más sutil que uno. Si uno construye un 

Roberto Arlt · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · 
Con Arlt tengo una relación de mucha admira­

ción. Es difícil explicar lo que significa Arlt para los 

escritores argentinos, porque fuera de Argentina 

no tiene el lugar que debería tener, a diferencia 

de lo que pasa con Borges. 

LUVINA otoño de 2007 



lector que tenga ese tipo 
de exigencias, me parece 
que los lectores reales, 
entre comillas, se sentirán 
convocados por ese tipo 
de escritura que no tiene 
con ellos esa relación de 
superioridad. 

¿ Usted piema en el lector 
cuando escribe? 
No en el lector en el sentido en que se suele 
entender, de pensar que hay que responder 
a una demanda específica o que hay que 
tener en cuenta cierto tipo de estructuración 
de los textos. Tengo algunos amigos que 
siempre están presentes, de un modo implí­
cito, en lo que estoy escribiendo. A menudo 
pienso en ellos, en ciertos momentos, y 
habitualmente leen mis relatos cuando ter­
mino de escribirlos. Y en ese sentido la lite­
ratura es siempre una especie de carta: una 
carta que uno le envía a alguien que no es 
un interlocutor visible y que va moviéndose 
ante una posibilidad u otra. 

Se sabe que, además de cuentos y novelas, hace ano­
taciones conti1111a111e11te en "" dimio. ¿La esc,itlfra 
de rm dia,io es, también, literat11ra? 
No todo lo que uno escribe en un diario 
es literatura, si pensamos que la literatura 
es todo aquello que uno puede publicar, 
para partir de una pequeña definición. Hay 
momentos en un diario que no alcanzan el 
plano mínimo para justificar una publica­
ción. Sin embargo, desde el punto de vista 
literario, el diario es uno de los grandes 
géneros. 

¿ Y cuáles so11 las diferencias, en cuanto a sus nece­
sidades, a la hora de anotar algo en Slf diario o 
escribir"" relato o una novela? 
La escritura de un relato o una novela no es 
automática. De pronto aparece una historia, 
le empiezo a dar vueltas y por fin la escribo. 
La del diario es una escritura en la que casi 
no tomo ninguna decisión. Simplemente 
anoto cosas, y pasan días en los que casi 
no escribo. Nunca sé muy bien qué es lo 
que me lleva a pensar que una si tuación 

Foto: Susanna Sáez 

que he vivido tengo que 
registrarla en el diario. 
No tomo la decisión 
sobre ciertos hechos que 
merecen o no estar allí: 
sólo me dejo llevar por el 
impulso. 

¿Cómo J11e la experiencia de 
relacionarse con sus lectores 
tapatíos? 

Fue muy productiva. Hay una gran cultura 
y una gran tradición en este país, donde 
un escritor extranjero, ajeno a la literatura 
mexicana, es recibido con mucha gene­
rosidad. Además, mantengo con algunos 
escritores mexicanos, como José Emilio 
Pacheco, Carlos Monsiváis, Sergio Pito!, 
Margo Glantz y Gustavo Sáinz, una rela­
ción muy fluida. Me he sentido siempre 
un poco mexicano en ese sentido, porque 
un escritor se localiza también en distintas 
realidades a medida que sus libros llegan a 
lectores con los que establecen vínculos y 
diálogos. 

57 

Emilio Renzi · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · · 
Los cuentos originales de La invasión y los que añadí 

con la reedic ión forman parte del mismo universo 

narrativo. Es un universo parecido al de Plata que­

mada, cuya primera versión es cercana a estos 

relatos. El otro elemento que conecta los cuentos 

de La invasión es que aparece por primera vez un 

personaje, Emilio Renzi, que luego estará en otros 

libros míos. Emilio Renzi trabaja de reportero: la figura 

del periodista ha sido siempre muy atractiva para la 

construcción de ficciones, porque tiene una relación 

muy particular con la sociedad. 

¿ Un lector, entonces, 110 tiene nacionalidad? 
Es probable. El primer impulso de un escri­
tor es escribir para los vecinos y poco a 
poco eso comienza a diversificarse. Es muy 
interesante, de pronto, pensar que la litera­
tura es una práctica no nacional.■ 

LUVJNA otoño de 2007 



58 

Bataille, el fragmento 
y la desarticulación discursiva 

LOBSANG CASTAÑEDA 

Hqy tengo a bien afirmar mi desconcierto: he 
intentado sacar de mí las consecuencias de una docttina 

lúcida, que me atraía como la luz· he cosechado 
angustia y, lllt!J a menudo, la impresión de sucumbir. 

G.B,\TAII.I.E 

A la filosofía se le exige iluminar lo oculto, develar lo que ha 
sido oscurecido por las tinieblas. Absorto en profundas ca­
vilaciones, en encarnizadas batallas conceptuales, el filósofo 

se autoproclama enemigo de la sombra, férreo paladín del orden, la 
claridad y el rigor. A partir de Descartes el proceso del saber en la 
modernidad ha establecido con orgullo y suficiencia su itinerario: 
transitar de lo ignoto a lo conocido, de la duda a la certeza, del caos 
a lo previsible. A ello debemos no sólo la construcción del esquema 
cognoscitivo sujeto-objeto sino, más aún, la avidez de progreso, cuyo 
pedestal descansa en la mensurabilidad. E n efecto, para la reflexión 
moderna sólo la regularidad hace posible la medición y ésta, a su vez, 
el control sobre la totalidad de lo real, es decir, la sistematicidad. De 
igual manera, los discursos filosóficos articulados desde el ideal del 
progreso se encaminan hacia sus propios fines antes de cuestionarse a 
sí mismos y antes también de instituir algún tipo de conexión fiel con 
lo que intentan comunicar. En este sentido, la configuración y delimi­
tación de su estructura responde a una específica Weltanscha1111ng, a una 
finalidad emancipada de todo medio. Lo que en verdad busca resaltar 
el pensamiento moderno no es tanto lo que se quiere transmitir sino 
la correcta concatenación de las ideas, el silogismo y la argumentación 
impecables. No hace falta, pues, la reacción del lector ante el texto, 
sino su sometimiento racional. 

Pero ¿qué pasa cuando un filósofo se atreve a ir «más allá» de la 
argumentación? ¿Qué sucede cuando, despreciando el academicismo, 
intenta convertir la experiencia filosófica en una experiencia vital? 
¿Qué ocurre cuando se arriesga a compaginar el qué con el cómo, el 
fondo con la forma y lo dicho con la manera de decirlo? En suma, 
¿qué acontece cuando busca a toda costa conquistar la expresión? 

LUVINA otoño de 2007 

Lobsang castañeda (Ecatepec, 1980). 

Actualmente es becario del Programa de 

Jóvenes Creadores del Fondo Nacional para 

la Cultura y las Artes. 



Para responder a estas 

cuestiones es menes­

ter ensayar, a partir de 
Georges Bataille, una 
aproximación al fenó­
meno de la comunica­
ción en tanto fusión 
emotiva -y, por lo 
tanto, obligada desde 
el inicio a trascender 
el mero seguimiento 
argumentativo- del 
lector con el texto filo­
sófico. 

Al hablar de Bataille, lo primero que habría 
que resaltar es la importancia de los efectos 
retóricos de la escritura. Es un hecho que 
tanto La experiencia interior como El mipabfe y 
Sobre Nietzsche - los tres volúmenes que, al 
menos en apariencia, conforman la llamada 
«Summa atheologica»-- parten de un obje­
tivo común: interpelar al lector a partir del 
aspecto mismo del corpus textual, a partir, por 
decirlo así, de su presentación tipográfica. 
Más que tratados homogéneos o manuales 
edificantes, cada una de estas obras está con­
cebida como una serie de fragmentos que de­
notan, de entrada, una necesidad ineludible: 
la necesidad de desarticular el discurso tra­
dicional; de aniquilar, de una vez por todas, 
la hegemonía de la razón en aras de una co­
municación auténtica. Para Bataille, entonces, 
el fragmento se vuelve elocuente, expresivo, 
incitante, al contraponerse a la totalidad au­
toritaria de la convención discursiva. Es, más 
que un simple «desahogo sentimental» -con 
estas palabras definió Jean-Paul Sartre la obra 
de Bataille-, una estratagema capaz de negar 
los límites del saber y, por lo tanto, su pose­
sión definitiva. Como heredero de Nietzsche, 
Bataille apuesta por el efectismo, por la uni­
dad indisoluble materia-forma, por una ar­
monía ejemplar e imperiosa en tre la literatura 
y la filosofía. Y lo hace derrochando retórica, 
descubriéndose como un escritor filósofo, 
como un autor hábil para jugar con el len­
guaje, para llevarlo a su límite, para dislocarlo. 

Reconociendo la impor­

tancia de la complicidad, 
recorre los distintos mo­
mentos de la expresión y 
lucha por una intuición 
temprana que conduzca 
a la experiencia interior. 
Sin cortapisas, escribe: 
«La expresión de la ex­
periencia interior debe, 
de alguna manera, res­
ponder a su movimiento; 
no puede ser una seca 
traducción verbal, ejecu­
table ordenadamente». 

Sin embargo, ¿en qué consiste esta experien­
cia interior? ¿Qué derroteros persigue o qué 
ámbitos abarca? ¿Cuál es su «campo de ac­
ción»? ¿ Por qué dice Bataille que la expresión 
debe «responder a su movimiento»? Quizá el 
siguiente pasaje pueda servir para esclarecer a 
tales cuestiones: 

No lo somos todo, incluso no tenemos más 
que dos certezas en este mundo, ésa y la de 
morir. Si tenemos conciencia de no serlo 
todo como la tenemos de ser mortal, no 
pasa nada. Pero si carecemos de narcótico, 
se revela un vacío irrespirable. Quise serlo 
todo. Si desfalleciendo en ese vacío, pero 
reuniendo valor, me digo: «Me avergüenzo 
de haber querido serlo, pues, ahora lo veo, 
eso era dormirn, a partir de entonces co­
mienza una experiencia singular. El espíritu 
se mueve en un mundo extraño en el que 
coexisten la angustia y el éxtasis. 

Así, una vez establecido el contacto con la 
obra, una vez que tenemos frente a nosotros 
esa especie de masa amorfa que dignifica los 
escritos de Bataille, en suma, una vez que la 
expresión se ha apoderado de nosotros, re­
sulta pertinente preguntar: ¿hacia dónde nos 
conduce el desorden? ¿A qué lugar arriba, 
cuando ya se ha puesto de manifiesto el ca­
rácter aleatorio de la escritura, dicha carencia 

LUVINA otoño de 2007 

59 



60 
de sistema? ¿A qué remite este carácter o qué 
es lo que desea insuflar en el lector? ¿Qué sig­
nifica, pues, este «no serlo todo»? 

El conocimiento discursivo moderno exige, 
de entrada, cierta clase de armonía: que todo 
quede englobado en leyes que procuren la 
continuidad del proceso cognoscitivo, que 
todo se subyugue a la culminación. En este 
sentido, la finalidad de la cultura moderna es, 
sin duda, la edificación del saber, el proyecto 
del saber que se reconoce a sí mismo en la 
adquisición y acumulación de información. 
El proyecto busca alcanzar su plenitud, ser 
ubicuo, no dejar nada suelto, libre o incon­
trolado. E l peso específico de las palabras no 
se exterioriza en el aquí y el ahora, en el pre­
sente, sino que, al formar parte ellas mismas 
del proyecto, permanece supeditado al modo 
discursivo. En la racionalidad discursiva el len­
guaje adquiere significación sólo a poste1iori, a 
futuro, únicamente con relación a la meta. Al 
ser el proyecto esencialmente futuro niega el 
instante y, con ello, la posibilidad de un enten­
dimiento -o, mejor aún, de una simpatía­
inmediato. Para Bataille, pues, la armonía es 
un medio al servicio del proyecto, un lugar en 
donde el hombre «ha encontrado la calma y 
eliminado la impaciencia del deseo». 

El proyecto se vislumbra como trabajo: como 
realización y perfeccionamiento humanos. 
Tanto la acción como el discurso dependen 
de él, pues ambos producen bienes que le dan 
continuidad al proceso mismo del saber. Por 
medio de la discursividad el hombre se com­
promete con el proyecto aunque, al hacerlo, 
aplace su propia existencia y difiera el con­
tacto con la experiencia interior. En cambio, 
lo que Bataille realiza en la «Summa atheo­
logica» -y en prácticamente toda su obra, 
incluyendo los poemas y las novelas- es 
un «salto en el vacío», una defección de la 
síntesis enciclopédica del saber llevada a su 
máxima expresión en la filosofía hegeliana. 
Para el autor de Madame Ed1varda todo pensa-

miento debe ampliar sus horizontes, expan­
dirlos, liberarlos de los límites impuestos por 
la tradición. Antes de cualquier racionalidad 
discursiva, trabajo o mérito se encuentra la 
suerte. Dice Bataille: 

En la medida en que [el gran número] no 
admite nada que le sea ajeno, se niega a re­
conocer el valor de lo que sólo ha sucedido 
por la suerte; al menos se inclina a no reco­
nocerlo sino bajo el sorprendente nombre 
de mérito. En verdad, el gran número habla 
de mérito porque dicha noción es aproxi­
madamente reductible al esfuerzo y al tra­
bajo, únicos métodos de que dispone para 
crear y para construir mientras que la suerte 
crea de golpe sin esfuerzo y sin trabajo. 

La experiencia interior es, ante todo, voluntad 
de suerte. El no-saber -es decir, lo comple­
tamente otro del saber discursivo- que se 
pone de manifiesto a través de dicha expe­
riencia no puede ser meta o fin, ya que de lo 
contrario se traicionaría a sí mismo. Nadie 
puede <<instalarse en el no-saber», pues él es 
sólo intuición, relámpago súbito. La intuición 
nos indica que el saber absoluto no existe, 
que no está, que no es posible. Nos señala 
que ninguna reflexión sobre y desde el saber, 
por más ambiciosa que sea, puede procla­
marse autosuficiente, finiquitada o capaz de 
poseer una verdad inmutable. La suerte, en­
tonces, está por encima de la acción desde el 
momento en que se encamina a la posibilidad 
de la experiencia interior. Sólo eclipsando la 
servidumbre y destruyendo la preeminencia 
de la causa podrá haber genuina completud. 
Para Bataille la totalidad «auténtica» del hom­
bre se relaciona no con el reconocimiento de 
lo absoluto sino con aquello que logra adver­
tir su ausencia; no con los límites normati­
vos del actuar sino con lo ilimitado; no con 
el provecho o la utilidad sino con la ruptura 
intuitiva. No se trata, pues, de incluir lo irra­
cional dentro del discurso -¿cómo podría 
hacerse?- sino de atisbar el movimiento ha­
cia eso irracional en tanto posibilidad última 
de la narración filosófica. Toda voluntad de 

LUVINA otoño de 2007 



suerte es voluntad de muerte, de disolución 

lingüística, de crisis discursiva. Toda volun­
tad de suerte es, sobre todo, intensidad for­
tuita y oscura. Esto es justo lo que Bataille, 
ejemplificando la noción del «camino en co­
mún», celebra y reconoce en Nietzsche: «Al 
suprimir la obligación, el bien, al denunciar 
el vacío y la mentira de la moral, [Nietzsche] 
derruía el valor eficaz del lenguaje». Así, sólo 
podemos aproximarnos a la experiencia inte­
rior cuando advertimos lo que es «dormir», 
cuando, como Nietzsche, suprimimos la 
obligación de la acción, la directriz autorita­
ria del proyecto y el valor absoluto de la ra­
cionalidad discursiva. Para experimentar una 
completud «auténtica» es menester despren­
derse de los narcóticos de la discursividad 
moderna. 

A Bataille se lo relaciona comúnmente con 
el misticismo. Se ha dicho incluso que su 
pensamiento adopta los lineamientos de la 
mística en el sentido de que defiende el ca­
rácter intempestivo de la interioridad. De 
hecho, al inicio de la primera parte de La ex­
periencia interior se lee lo siguiente: «Entiendo 
por experiencia interior lo que habitualmente 
se llama experiencia mística: los estados de 
éxtasis, de arrobamiento, cuando menos de 
emoción meditada». Sin embargo, enseguida 
agrega: «Pero pienso menos en la experiencia 
confesional, a la que ha habido que atenerse 
hasta ahora, que en una experiencia desnuda, 
libre de ligaduras, incluso de origen, con cual­
quier confesión. Por esta razón no me gusta 
la palabra místico». Según esto, aseverar que 
Bataille responde sin más a los estatutos del 
misticismo es, al menos en parte, erróneo. En 
efecto, la experiencia interior acaece, sucede 
sin cumplir proceso alguno, su eclosión está 
enteramente ligada a la suerte y eso es justo 
lo que la separa de la mística, ya que toda 
mística implica una predisposición y un tra­
bajo necesarios para alcanzar sus objetivos. 
El místico valora por igual la experiencia mís­
tica y las condiciones que se necesitan para 
llegar a ella. Valora la solución y la planifica­
ción de la cuestión que le atañe, pues ambas 

conforman su modo de ser. Según Bataille, 

la mística -a diferencia de la experiencia 
interior que no está obligada a comprobar 
nada- presupone la conquista de una meta 
y la utilización adecuada de los medios a su 
servicio. Al igual que el proyecto del saber, la 
experiencia confesional del místico procura 
instaurar categorías que ordenen y delimiten 
el mundo. Mientras en la experiencia interior 
se pone todo en tela de juicio, en la mística se 
fija un objetivo (Dios o su equivalente) de an­
temano, es decir, se instituye un proyecto que 
debe ser satisfecho. Gracias a que no pierde 
nunca la noción de lo que busca, el místico 
puede convertirse en la representación de lo 
que desea, en la imagen del ideal al que sirve, 
aunque ello no signifique una aprehensión 
legítima de la experiencia confesional misma. 
Por el contrario, la experiencia interior no 
salva ni revela, no cura ni libera, no funda la 
creencia ni remite a ella. Es, ante todo, desor­
den, desconcierto, barahúnda. 

¿A qué se refiere Bataille cuando define sus 
escritos como «Summa atheologica»? ¿Por qué 
les otorga un adjetivo que, a golpe de vista, 
parece violento y subversivo? Más allá de lo 
que habitualmente se pueda reconocer por 
ateísmo, para Bataille la ateología se consti­
tuye como la forma más adecuada de reflexio­
nar sobre la vacuidad, como la manera más 
efectiva de abordar el no-saber que ha sido 
revelado gracias a la experiencia interior. Un 
ejercicio de tal naturaleza tendría al menos la 
posibilidad de conducir la racionalidad a su 
abismo, a su muerte. En la ateología -tam­
bién llamada heterología- tienen lugar la 
suerte y la trasgresión que testimonian el paso 
de lo vivo a lo muerto, de lo ordenado a lo 
cáustico, de lo serio a lo lúdico, de tal manera 
que ella misma no puede anunciarse como 
una «ciencia del no-sabern o como una «teoría 
de lo completamente otro». Al quedar vincu­
lado a la experiencia interior y, con ello, a la 
súbita llegada de la suerte, el no-saber (que en 
ocasiones Bataille llama «lo imposible») es in­
capaz de poseer un discurso que lo represente. 
En consecuencia, la ateología se descubriría 

LUVINA otoño de 2007 

61 



62 
como el último recurso de la razón que enun­
cia el movimiento, que expresa la deformación 
y desarticulación, vía el fragmento, del lenguaje 
mismo. Esto es lo que de alguna manera el lec­
tor presencia cuando se enfrenta a Bataille: un 
acto de trasgresión que desenmascara la su­
puesta vitalidad de las palabras, su impostada 
superioridad. Si algo anuncia la experiencia 
interior -que, por lo demás, puede hacer so­
lamente eso, anunciar- es el límite del pensa­
miento racional, el umbral en donde éste deja 
de ser lo que es. Empero, no hay que confun­
dir este «anunciar la muerte de la racionalidad 
discursiva» con la postulación de un estadio 
superior o más valioso. Lo que a Bataille le 
interesa no es señalar un momento ulterior al 
discurso sino aquellos lugares en donde, aun 
funcionando y cumpliendo con su proyecto, el 
discurso no puede penetrar; aquellas zonas en 
donde habita justamente el silencio, lo que no 
puede ser nombrado, lo completamente otro. 

A la heterología le corresponde, entonces, in­
cluir lo que el saber ha desechado, enumerar 
los tabúes y provocar la trasgresión. Frente a 
la actitud «políticamente correcta» de la tra­
dición filosófica, la heterología apuesta por 
el reconocimiento de lo atípico, de lo sucio, 
de lo desenfrenado, de lo perverso. Mientras 
el saber se vuelve operable al inscribirse en 
el ámbito del trabajo, el no-saber se libera al 
incluir la discontinuidad, heterogeneidad y 
vertiginosidad de lo humano. Lo in-mundo 
conforma ese otro lado del mundo ajeno a la 
acción y a la discursividad; un territorio cer­
cano y lejano al mismo tiempo; un espacio en 
donde reina lo heterogéneo y cuya «ciencia» 
-sólo insinuante- es la heterología. Así, lo 
completamente otro se opone a la representa­
ción homogénea del mundo, a lo mensurable 
y trascendente. Si toda forma metódica de 
apropiación libera elementos excremenciales, 
la heterología está ahí para señalarlos, para in­
dicarlos, aunque esto no implique situarlos en 
tal o cual momento del saber. Para Bataille, el 
mundo de los excreta no puede ser ignorado 
ni sometido a una abstracción que lo asocie a 
una etapa superada del saber. La heterología, 

en tanto «ciencia» del no-saber, no puede ser 
enseñada o predicada: su discurso está conde­
nado a desaparecer en medio del silencio. 

Finalmente, de acuerdo con Nietzsche, Bataille 

no es un pensador que busque comunicar ver­
dades o que emplee un discurso totalizador, 
cartesiano, para desarrollar sus propias ideas. 
Le interesa, más bien, desbordar retórica, deri­
var a partir de la intuición, buscar incansable­
mente la mejor expresión. No hay, por tanto, 
un orden discursivo en su filosofí:,1. No hay 
formas definitivas que demuestren o comprue­
ben lo que dice, sino desorden, juegos aleato­
rios, múltiples vacilaciones. En este sentido, la 
aproximación del lector a su obra implica un 
desafío doble: por un lado, la aceptación del 
azar que explora y consigue penetrar en la os­
curidad, y por otro, el propio ponerse en juego 
del lector, el arriesgarse a sentir la experiencia 
interior, pues sólo ello hará posible una comu­
nicación auténtica. Escribe Bataille: 

La «comunicación» no puede realizarse de 
un ser pleno e intacto a otro: necesita seres 
que tengan el ser en ellos mismos puesto en 
juego, situado en el límite de la muerte, de 
la nada; la cumbre moral es un momento de 
puesta en juego, de suspensión del ser más 
allá de sí mismo, en el límite de la nada. 

De este modo, quizá resulte más conveniente 
hablar de simpatía que de comunicación, ya 
que a través de ella los seres llegan a entablar 
afinidades independientes de los procesos 
llevados a cabo en la discursividad. Se trata, 
pues, de simpatizar, de empatar, de encontrar 
cómplices que se atrevan a franquear el límite 
del conocimiento en tanto fin, de hallar com­
pañeros de excursión dispuestos a abolir el 
poder de las palabras en aras de una emoción 
elocuente. En el fondo, la posibilidad de hacer 
comunicable la experiencia interior atraviesa 
el vivir mismo y remite a una desesperación 
concebida como ausencia de supercherías. 
Esto es lo que, en última instancia, hace po­
sible en el texto filosófico el binomio autor­
lector.■ 

LUVINA otoño de 2007 



Dos poemas 
FRANCISCO .JOSÉ CRUZ 

Hasta el final 
N ueve días, semiinconsciente, 

mi hermano se estuvo muriendo 

en una cama de hospital. 

Yo a su lado oía el goteo 

del suero, su respiración 

cada vez más irregular 

y pensaba en que ya de niño 

padeció los primeros síntomas 

de esa incurable enfermedad 

que, poco a poco, fue dejándolo 

casi sin fuerzas y sin habla, 

tan a merced de los demás. 

A su lado, yo deseaba 

que muriera y que no muriera: 

no sabía qué desear, 

mientras leía algún periódico, 

esperando el momento de irme 

a casa para descansar 

de no hacer nada en tantas horas 

y no saber acompañarlo 

hasta el final. 

Disimulo 

Mi mujer ya sabe que me queda poco 

porque le quita importancia a mis arritmias, 

a mis vómitos frecuentes y negruzcos. 

E lla lo sabe, por eso me habla sólo 

de insignificancias propias de la vida. 

Yo le sigo sin más la corriente, incluso 

finjo interés por lo que me cuenta como 

si eso a mí me distrajera todavía 

y no estuviera harto de este disimulo. 

Francisco José Cruz (Alcalá del Río, 1962). 

Autor del poemario Maneras de vivir 

(Trilce, México, 2004). 

LUVINA otoño de 2007 

63 



64 

8CllMÑAMIENTOS 

Alfonso Gutiérrez Hermosillo: 
alta escuela de fervor 

L UIS ALBERTO NAVARRO 

1 

U na de las generaciones de 
escritores jaliscienses más 

importantes del pasado siglo 
fue, sin duda, la que se reunió 
en torno a la revista Bandera de 
Provincias (1929-1930). Junto 
a Agustín Yáñez, Emmanuel 
Palacios, José G. Cardona Vera 
y Esteban A. Cueva Brambila, 
el poeta y dramaturgo Alfonso 
Gutiérrez Hermosillo es, dentro de la 
poesía mexicana, un cometa que cruza el 
firmamento para iluminar la noche y des­
aparecer en el horizonte. 

Gutiérrez Hermosillo nació en 
Guadalajara en 1905 y murió en la Ciudad 
de México en 1935. Quienes lo conocie­
ron apreciaron en él su bondad y simpa­
tía, su conocimiento amplio de la poesía 
francesa y sobre todo del teatro clásico. 
Pocos autores pueden, en ráfaga, dejar una 
estela de unos cuantos libros y quedar sus­
pendidos -por siempre- en la palabra 
poética. Breve su vida y su obra, Gutiérrez 
Hermosillo encarna, con Ramón López 
Velarde, una estirpe de poetas muertos 
en la flor de su vida. Es, entre nosotros, 
el más joven de los caídos (30 años), se­
guido por López Velarde y Miguel Othón 
Robledo (a los 33) . Sólo que con Gutiérrez 
Hermosillo no existe ese común deno­
minador -excepción hecha con López 
Velarde- de excesos de alcohol, <macla 
verde», pulque o sotol y paraísos artifi­
ciales; tampoco la idea de la «bohemia» 
mal entendida, del artista dipsómano, del 
diletante o de ornato. Muy al contrario, 
Alfonso Gutiérrez Hermosillo fue un es­
tudiante ejemplar, atento lector, aguzado 

crítico y buen traductor del 
francés. Su traducción del 
Cemente,io t11a1ino, de Valéry, 
es citada aún hoy como una 
de las mejores, al lado de la 
de Jorge Zalamea y la de José 
Lezama Lima. 

2 
De 1925 a 1929, la poesía de 
Gutiérrez Hermosillo es una 

combinación de temas que contrastan y 
van trazando una línea entre las ondas de 
luz y el sabor a pueblo; ecos de Manuel 
Martínez Valadez, Francisco González 
León, y asomando brevemente, como un 
haz de luz, la presencia - no podía faltar­
de Ramón López Velarde. En su poesía de 
esos años, la palabra afofara forma parte 
importante de su discurso, casi de una ma­
nera tautológica, y es habitada por el co-
lor verde, el aire oloroso a tierra mojada, 
a zacate húmedo, así como por la música 
de polcas, que se va diluyendo para dejar 
escuchar al recién llegado JaZXJ al cinemató­
grafo y, en este caso concreto, a una de sus 
estrellas: 

Greta Garbo 
Greta. Grieta. Honda. D e cáncer. 
Absorbida de rizos y de besos 
- boca invisible, pelo lacio-. 

Grieta racial. Fría y leve, 
oculta diapasón en las _altas esferas 
y el oro 
y el tesoro 
que aljofara su frente. 

¡Nadie podrá ya huida! 

LUVINA otoño de 2007 



Hombres -nosotros- poseídos. 

¡Angustia! 
Y el triunfo de ella, sobre ella, en 

[nosotros 
a plena luz y llama de magnesio, 
y ser sólo su sangre en carne y venas. 

Una flor de sus ojos como randas 
[celestes. 

Y nosotros, caídos, soportar -fin 
[y siglo­

por los siglos, 
que nos coma -cometa y acometa­
en un morder de todos los sentidos. 

Después, ya en los años 1929 y 1930, 
Gutiérrez Hermosillo escribe una poesía 
más centrada en lo telúrico, nacida en el 
imperio de lo transparente, que denota un 
trabajo más formal en cuanto a su «voz», 
nacida de la observación, el detenimiento 
entre actuar y accionar dentro un meca­
nismo que se pone a funcionar como cual­
quier máquina. El poeta va alcanzando 
a madurar el fruto; sabe cebar al animal, 
sabe cómo empezar a deletrear sus obse­
siones y darles cauce a un mundo poético 
que centraremos, primero, en ese canto de 
extrema tristeza y agobio, pesar y desazón 
que es Cmta a 1111 amigo difunto, escrita en 
los últimos años de su vida y primeros de 
su madura poesía («con ella», escribió Alí 
Chumacera, «y no hace falta más, se salva 
Alfonso Gutiérrez Hermosillo») para des­
embocar en su obra cumbre, Tratados de 1111 

bien difícil, pasando por los poemas agrupa­
dos en Coro de presencias-, todo ese universo 
poético es el gran mundo común de la 
tristeza humana ante el dolor y la muerte. 
Pero ante ello, el poeta ha escrito un poema 
amoroso, de 23 escalas que ascienden y 
bajan, se concentran en descansos para 
proseguir una ruta, como el río o el arroyo, 
con sus meandros, y llegar a la cima; 23 
peldaños donde se eslabonan, atrayéndose 
y complementándose, elementos de la na­
turaleza humana, la vida vegetal y mineral, 
como de la divinidad judea-cristiana: me 
refiero a Cauce (1931 ), su primer libro. 

ExTRAÑAMIENTOS 1 

Alfonso Gutiérrez Hermosillo, «alma 

delicada como el peciolo de un jacinto», 
según Mauricio Magdalena, transcurrió sus 
últimos días en pleno horror, ganándose el 
pan tras la barandilla de una demarcación 
policiaca en la Ciudad de México, como 
escribiente -era abogado y se había re­
cibido, junto a Agustín Yáñez, en 1929, 
precisamente durante el año que duró la 
publicación de Bandera de Provincias. Sin em­

bargo, dicen los que lo conocieron, jamás 
se quejó de su trabajo. Así, por ejemplo, 
Yáñez lo recuerda: «todavía cuando en las 
postrimerías de su existencia estuvo sujeto 
al desagradable oficio de atestiguar críme­
nes, levantar muertos, incoar procesos pe­
nales, mantenía egregia, alegremente, esa 
sustancial actitud poética y conforme a ella 
interpretaba al mundo». 

3 
El rigor crítico que Gutiérrez Hermosillo 
imprimía a toda su obra fue sorprendente. 
Pulir y volver a corregir fue una de sus ma­
yores preocupaciones, siempre por alcan­
zar la máxima expresión poética, ensayada 
una y otra vez para por fin verterla como 
agua limpia en el vaso de cristal más puro. 
Y no sólo se quedó ahí: fue más allá con 
la obra ajena. Tal es el caso de Placencia, 
al mejorar notablemente sus poemas, lo 
que podemos constatar comparando las 
ediciones que éste publicó en España y 
el volumen que por iniciativa de Yáñez 
editó la Universidad Nacional: la Antología 
poética del padre Placencia que Gutiérrez 
Hermosillo había preparado con verdadera 
devoción. Por otro lado, podemos ver ese 
trabajo de pulimento en el soneto que equi­
vocadamente se insertó en Itinerario (1937), 
el libro homenaje publicado por Ábside, 
que a la muerte del poeta sus amigos die­
ron a la luz. Es el poema titulado «Piloto 
por el mar», que el padre Méndez Plancarte 
confrontó con el soneto del oaxaqueño 
Patricio Oliveros. 

Otro caso, quizá el más importante por 
el trabajo de re-construcción, re-creación, 
es el de «El himno entre la luz», poema en 
prosa de Álvaro Leonor Ochoa -poeta 

65 

LUVINA otoño de 2007 



66 
y filósofo, conocido como «el loco del 
Santuario» y quien mantuvo una impor­
tante correspondencia epistolar con Nliguel 
de Unamuno-, de su libro Apa,ición en la 
noche, y que corresponde al recogido con 
igual título en el volumen de Coro de presen­
cias, también publicado por sus amigos, en 
su honor, en 1938. No es de extrañar que 
los compañeros de Gutiérrez Hermosillo, al 
recoger su obra, desconocieran su otra la­
bor, tan interesante e importante. «El himno 
entre la luz» de Gutiérrez Hermosillo es un 

El himno entre la luz 
ALFONSO GUTIÉRREZ HERMOSILLO 
Y ÁLVARO LEONOR ÜCHOA 

Del templo de los gozos bajábamos 

homenaje que hace a Álvaro Leonor Ochoa, 
pero también es un asesinato. Rescata lo 
mejor de aquél, lo limpia, lo acerca más al 
hombre y su momento; cumple, cabalmente, 
con tomar la idea conceptual, pero la lleva 
al instante en que se transparentan la idea y 
la metáfora; el tropo y su significado. Se de­
tiene poco en momentos verbales hiperbóli­
cos; sin amaneramiento ni engolosinamiento 
es puntual y puntal. Gutiérrez Hermosillo 
se quita la montera y da la estocada perfecta 
para matar al hacedor del poema original.■ 

-luz de cristal las mentes y cantos encendidos­

para dar al misterio de las alas humanas 

el perfume de la verdad; 

y el polvo luminoso de las atmósferas, 

menos brillante que nuestra presencia, 

escribía en el 'viento nuestros nombres 

de ángeles consagrados al Amor Infinito. (1-111) 

(1.-Del templo de los goces inmortales, bajábamos, en nubes de flores y doseles de es­
trellas, a la mansión de la Tierra, a esparcir en los cielos de las almas de los príncipes 
humanos los deliciosos perfumes de la verdad infinita! 
11.-Portentosísimos rayos de incomparable oro se rompían a nuestro paso, en todas 
direcciones, ante la maravilla de nuestra majestad esplendorosa! 
111.-Los fragmentos de los aterrorizados rayos jugaban entre sí y escribían dulcemente 
nombres: de ángeles consagrados en el purísimo amor del infinito!) 

LUVINA otoño de 2007 



Músicas de instrumentos acompañáronnos, 

felices porque nuestras caricias 

hacían resonar sus himnos perfectos 

y aun cuando la pedrería que nos rodeaba 

en la humillación de los astros 

que inmóviles dejábamos atrás, 

era indigna 

de ornar la elevación de los hombres: 

porque si el triunfo inmortal nos comprendía, 

ellos se enaltecieron por la luz 

de la inmensidad que guardaron. (rv-vu) 

(rv.-Nos acompañaban placenteras músicas de instrumentos que pulsaban nuestras 
manos, besando sus consonas a los de unos himnos cautivantes que descendían 
del Paraíso! 
v.-Nuestra visión en el Sagrario eterno, llenábanos de gozo, y nuestra dicha seco­
municaba al ambiente, donde había estremecimientos de perfumes arrobadores! 
v1.-La asombrosa pedrería de nuestros trajes humillaba al fulgor de los astros a que 
nos aproximábamos y se encadenaba a nuestra grandeza en armonía preciosa! 
v11.-Mas la sentíamos indigna de exornar la elevación del espíritu humano, pues a 
nosotros, los ángeles, nos cubría el triunfo mortal, y a los hombres los enaltecían 
los destellos de la Inmensidad!) 

Nos envolvía el anhelo de conducir a las moradas 

que la Tiniebla no contará en sus posesiones, 

la mejor joya creada, en cuyo hogar era el santuario 

donde su voz adoraba la sonrisa de Dios. 

Y aquello nos llenaba d e gozo. (vm-1x) 

(vm.-Llegábamos al Mundo, y en cada hogar veíamos un santuario en 
que nuestras oraciones adoraban a las sonrisas de Dios. 
1x.-Nos envolvía un supremo anhelo de conducir a nuestra morada, 
entre caricias de luces, la joya más augusta de lo creado: la huma­
nidad!) 

LUVINA otoño de 2007 

ExTRAÑAMIENTOS 

67 



68 
¡Pero los príncipes del Orbe iban por las tinieblas 

que arrojaban demonios gue habitaron con ellos! 

Miramos cómo henchían sus sentidos de sangre 

y edificaban sobre las garras de sus enemigos, 

cómo reían sobre el dolor 

y convertían en ídolo su cetro, 

cómo agitaban el lodo para elevarse en sus espumas 

y huían para siempre de nuestros halagos 

abrazándose de las furias de quienes debieron apartarse. (x-x1v) 

(x.-Pero los príncipes del Orbe iban inexorables por las tinieblas que les arrojaban los 
demonios que habitaban con ellos! 
XL-Llenaban de sangre y de lascivia sus sentidos y edificaban sobre las garras de sus ene­
migos. 
xi1.-Reían sobre el dolor y convertían en un ídolo su cetro! 
x111.-Agitaban el lodo que formaban, a que produjera espumas que los levantara sobre 
ellas! 
XIV.-Huían de nuestros halagos, abrazándose a las furias del infierno, de quienes debían 
haberse apartado posesos de inaudito espanto!) 

De la más alta gloria íbamos a la tierra 

con el amor de la Clemencia 

luchando por salvarnos de su ira, 

pero ellos oponían toda su voluntad. 

Y tornábamos prestos al palacio 

de las delicias perdurables, 

y prosternados ante el Trono 

clamábamos gracia para el linaje manumitido. 

(xv.-Luchábamos contra el abismo, para salvar de su ira al hombre, y éstos, 
próxima ya 
nuestra victoria, oponían su voluntad a nuestros designios! 
XVl.-Tornábamos prestos al Palacio de la felicidad perdurable y, prosternados ante 
el Trono omnipotente, clamábamos gracia para el linaje manumitido!) 

LUVINA otoño de 2007 



Otros bajaban ángeles entonces 

para hablarnos del mundo, 

porque no lo olvidáramos para siempre 

ante el arrobamiento que nos sublimaba. 

Pero al llevar para los hombres 

aquel feliz tesoro, 

acrecía la cólera mundana 

y nosotros desfallecíamos 

en un luto de lágrimas. (xv11-x1x) 

(xv11.-En la más grande gloria, volvíamos a la Tierra a llevar los miríficos toques 
de la ciencia infinita! 
XVII 1.-En nuestro camino venían otros ángeles, de sublime blancura, recordándo­
nos el mundo, para que no olvidáramos por siempre a éste, en nuestro sumo 
arrobamiento por la ternísima gratitud que nos dominaba! 
XIX.-Pero al colocar en los senos humanales el preexcelso tesoro de que éramos 
portadores, acrecía la cólera mundana, y desfallecían nuestras esperanzas, en­
tre el luto de nuestras copiosas lágrimas! ... ) 

La Justicia Increada dejó oír su voz 

que nos trajo a la estancia del crimen, 

y alterado hondamente nuestro ser 

abandonamos el solio donde imperaba 

el influjo de las tinieblas. (xx-xx1) 

(xx.-La justicia increada dejó oír su terrible voz llamándonos de la es­
tancia del crimen interminable! 
XXI.-Enmudecieron las aves terrenales, trepidaron los montes y llanuras 
y, alterado hondamente nuestro ser, abandonamos la corona en que 
imperaba el influjo de las tinieblas!) 

Los hombres habían levantado una sombra 

entre sus cabezas y el cielo. 

Fue herida la Caridad del Infinito 

y su sangre engendró una tempestad 

en la cuna 

de la progenie pensadora. 

Se hicieron visibles los espíritus sucios 

LUVINA otoño de 2007 

EXTRAÑAMIENTOS 1 

69 



70 y se escucharon sus aullidos 

en el espacio del siniestro, 

y cayeron los hombres para siempre 

en los implacables tormentos del abismo. (xxu-xxv1) 

(XXJ1.-Con su perversidad, los hombres habían levantado una sombra condenable, entre 
sus cabezas y el Cielo! 
xxi11.-Fue herida la claridad del Infinito, y su sangre engendró una tempestad en la cuna 
de la progenie pensadora! 
XXJV.-Y se hicieron visibles los espíritus inmundos y, más aterradores que los lobos, se 
escucharon sus aullidos entre la enormidad del siniestro! 
xxv.-Estalló el furor de los infiernos, alejando lo que cerraba a sus bocas el negro fuego 
que allí existe! 
xxvi.-Y cayeron los hombres, para siempre, a los implacables tormentos del abismo!. .. ) 

Se conmovió el Universo otra vez inspirado 

ante la fuerza divina que ocultaba la Mancha 

en las entrañas de un monstruo, 

y los ángeles que guardamos al hombre 

lloramos cuando en grupos ascendentes 

volvíamos a Dios. (xxvi1-xxv111) 

(xxvu.-Se conmovió el Universo y se sintió inspirado ante el divino brazo que ocul­
taba a la mancha de las entrañas del monstruo! 
xxvi11.-Los ángeles que guardábamos el orbe, agrupados regresando ya al Paraíso, 
nos impulsó nuestro dolor por la desgracia humana a llorar estremecidos sobre 
el inmenso desastre!) 

Y estamos así 

por breve tiempo, 

flotando en la ansiedad de nuestro afecto, 

velados de esa luz de ternura prodigiosa, 

uniendo nuestras quejas 

en un suave canto. (xx1x-xxx) 

(xx1x.-Y estamos, así, por breve tiempo, flotando en la ansiedad de nuestro afecto! 
xxx.-Yvelados de esta luz de ternura prodigiosa, adoramos la justicia limitada y uni­
mos nuestras quejas en un suave canto!. .. ) 

LUVINA otoño de 2007 



--- ------------------------------------------------------------------------

Exilios 
HUGO HERNÁNDEZ 

«Exilio es ausencia. ¿Y qué es la muerte sino una ausencia prolongada? ¿Quién de nosotros no 
ha muerto un poco en estos años? ¿Quién no ha perdido sus sueños y sus esperanzas? Hay 

golpes tan fuertes en la vida, yo no sé.» Así se lamentó el general José San Martín, eml:¡lema 
del exilio argentino, que luego de colaborar con la independencia de una buena pa·r-te de 

Sudamérica tuvo que embarcarse 

hacia Francia; así lo escuchamos en 

la mismísima casa en que murió en 

Boulogne-sur-Mer. Pero si las frases 

son documentales, su aparición en 
pantalla es obra de la ficción (no 

vivió lo suficiente para ver el naci­

miento del cinematógrafo, aunque 

sí fue blanco del daguerrotipo), 

maquinación de uno de los cineas­

tas más combativos de Argentina. 

¿La cinta? Tangos: el exilio de Gardel 
(1985) de Fernando «Pino» Solanas. 

No es gratuito que Solanas 

pensara en hacer una estación en 

su película para visitar la memoria 

de San Martín (de hecho hay un 

viaje a Boulogne-sur-Mer, a la casa­

museo del héroe rioplatense): él 

mismo padeció la animadversión 

de los que se acoplaban sin conflic­

tos a los tiempos adversos. Tampo­

co es gratuito que el realizador y 

guionista redondeara con Gardel y 

el tango el título y la película toda: 

aquél, que es lamentación en cada 

canción, ofrece el tono propicio 

para abordar los años aciagos del 

exilio moderno (la película transcu­

rre en 1979 y 1980), el que tuvieron 

que emprender miles de argenti­

nos para eludir las abominaciones 

de la dictadura militar en los años 

setenta y ochenta. 

Acaso para mitigar la solem­

nidad de su propuesta, Solanas 

opta por el género musical, que 

según Guillermo Cabrera Infante es 
«el único género cinemático que 

nació para la felicidad»: el grupo 

de argentinos que se refugió en 

París y conforma el elenco de la 

cinta prepara una «tanguedia» 

(mezcla de tango y comedia, aun­

que más bien suena a «tragedia»), 

espectáculo con baile y música que 

pretende sensibilizar al espectador 

sobre el drama del exilio. Abre con 

un bailable sobre el Pont des Arts y 
sigue con más números de danza 

que son puntuados por «los hijos 

del exilio» con un musical dentro 

del musical. En la libertad de su na­

rrativa hay incluso un espacio para 

desplegar un santuario porteño en 

París: en una cosmogonía de Bue­

nos Aires, altar en el departamento 

de uno de los protagonistas, apare­

cen dibujos o fotografías de Ro­

berto Arlt, Macedonio Fernández, 

Leopoldo Marechal, Aníbal Troilo, 

Santos Discépolo y, por supuesto, 
Carlos Gardel. En adelante no falta 

espacio para la doctrina («los pue­

blos latinoamericanos han vivido 

exiliados dentro o fuera de su tierra 

por la imposición de los proyec-

tos neocoloniales»), el melodrama 

verbal («el exilio es nuestro, es bien 

sureño, es del Río de la Plata») y la 

ampliación del concepto, pues tam­
bién vive el exilio el que renuncia al 

establishment para emprender una 
ruta independiente,como el fran­

cés que termina por hacerse cargo 

de la dirección de la tanguedia. 
Con todo y lo indigesto del 

musical (no es por acusar a Solanas, 
pero el género es más bien un 

LUVI NA otoño de 2007 

lastre), en El exilio de Gardel el tango 
es propicio para enfatizar los males­

tares del exilio: el género musical, 

primo hermano de la elegía,crece 

con flagelantes frases y parece gozar 

mientras canta monumentales sin­

sabores. Al fina l, con todo y las so­

berbias músicas de Ástor Piazzolla, la 

cinta resulta más pesada que densa. 

Aun así, las buenas conciencias euro­

peas la condecoraron con el Premio 

del Jurado en Venecia y el César a 

mejor música. En América el balance 

también fue positivo, pues se ganó 

el Gran Coral en La Habana; libre de 

milicos el panorama, estrenada en 

tiempos de Raúl Alfonsín, la película 
tuvo éxito en taqui lla y se embolsó 

una buena cant idad de premios de 

la Asociación de Críticos Argentinos. 

El tango no es el único ritmo 

en el que se lamenta el exilio. El fado 

no es menos, como bien se puede 

escuchar en Tierra extranjera (Terra 
Estrangeira, 1996) de Walter Salles 

y Da niela Thomas. Aquí, un joven 

huérfano parte rumbo a España para 

reencontrarse con las memorias de 

su madre.quien murió anhelando 

regresar a San Sebastián. Un ele­
gante blanco y negro, cortesía de la 

cinefotografía de Walter Carvalho, 

pone en pantalla el tono desdrama­

tizado de este drama contemporá­

neo. La cinta se ubica en los tiempos 

de crisis económica y humana gene­

rados por la torpeza del presidente 

Fernando Collar de Mello. Salles y 

Thomas encuentran el pretexto en 

una trama policial, para puntualizar 

el ánimo de sus personajes, la sau­
dade que delata cada gesto: «nada 

dura para siempre, ni siquiera el 

dolor»; Portugal no es «el lugar para 

encontrar a nadie; es el lugar ideal 

para perder a alguien o perderse»; 

concluye con una definición del 

7 1 



72 

----------------------------------------------------------------------------

exilio: «¿Dónde está tu hogar? Aquí 

no, eso es seguro». 

Al tango y el fado se suman 

la música magrebí y hasta la elec­

trónica en Exilios (Exils, 2004) del 

argelino Tony Gatlif. Éste lleva a su 

pareja de personajes, radicados 

en Francia, a una búsqueda que 

tiene origen en una especie de 
«puntada»: «¿y si vamos a Argelia?». 

Ambos tienen raíces más allá del 

Mediterráneo, y el viaje, que inicia 

como una expedición ecológica, es 

mucho más que turismo, es toda 

una experiencia conciliatoria. Sin 

embargo el inicio es más bien flojo 

y no es sino hasta que pisan el sur 

europeo, y sobre todo tierra africa­

na, que la película cobra fuerza: en 

Sevilla el encuentro con la comuni­

dad gitana abre la puerta a un uni­

verso enrarecido, y ya en Marruecos 

el asunto vira al documental (los 

rostros de los lugareños, hieráticos, 

dan cuenta de sus raíces, mientras 

los viajeros apenas aspiran a tomar­
las) y cobra autenticidad. 

Más temprano que tarde la 

protagonista femenina, una «ar-

Living 
BAUDELIO LARA 

gelina de Francia», confesará que 

se siente extranjera, que es «una 

extranjera en cualquier parte». Y 

si para los lugareños los visitan-

tes van «a buscar recuerdos», la 

trama les tiene reservado mucho 

más: el reencuentro, como tiene 

a bien ilustrar una mujer en una 

ceremonia («aun si estás aquí, tu 

espíritu está en otra parte; tienes 

que encontrar tus orígenes»): en 

el transcurso de ésta, que es una 

especie de ritual de exorcismo (mú­

sica y coreografía ascienden hasta 

llegar al paroxismo) y es registrado 

en planosecuencia (1 O minutos sin 

corte), la cámara capta a los prota­

gonistas que danzan en trance y al 

fin llegan a su destino. 

Gatlif, que participa en la com­

posición de la música, tiene a bien 

ilustrar que el exilio es un estado 

interior, pero no deja pasar la opor­

tunidad de mostrar cómo la econo­

mía también es un factor de exilio, 

si bien es cierto que ésta se bautiza 

con el eufemismo de migración. 

Una escena es particularmente elo­

cuente: la pareja de viajeros camina 

TonyGotlif 

en dirección opuesta a un masivo 

flujo migratorio. 

Los exilios cinematográficos, 

que pasan rigurosamente por las 

músicas, dan cuenta, por la forma, 

del extrañamiento que oprime al 

que abandona su hogar por nece­

sidad: imágenes y sonidos buscan 

registrar el desfase que vive el 

exiliado. Sin embargo no es sencillo 

dar con obras redondas en las que 

la técnica esté a la altura del punch 

de la historia: el exilio duele, y des­

hacerse de su opresión es urgente; 

el malestar de aquél deja su huella 

en el malandar de la película. ¿Aca­

so podría ser de otra forma?■ 

Seguramente, en alguna parte de la historia de la arquitectura se documenta la evolución de 
los espacios domésticos y, sobre todo, de los modelos sociales que les dieron sustento. Así, por 
ejemplo, en algún momento, cuando la higiene personal entró a la casa, hubo que diseñar las 
instalaciones necesarias: el baño inexistente de los palacios y casonas, o el baño comunitario 

de los primeros edificios de apar­

tamentos, pasó a ser un espacio 

privado y necesario al que hubo que 
darle un lugar. Otros espacios, con el 

tiempo, y en el vértigo de la domina­

ción utilitarista y la escasez de espa­

cio, simplemente desaparecieron. 

Los espacios, y más los urbanos, 

están relacionados necesariamente 
con el modelo de relaciones sociales 

que suelen cobijar. Las paredes no 
sólo establecen los límites de un 

edificio: también señalan y delimitan 

las relaciones públicas y privadas 

que se desarrollan entre ellas. 

En algún tiempo, que hoy pen­

samos idílico porque sobraba espa­

cio y las relaciones sociales no eran 

confusas, las casas tenían también 

límites claros. Las familias burguesas 

y pequeño burguesas solían habitar 

casas que contenían una sala princi­

pal (family room) y una sala de estar 
(living room). La diferenciación entre 

lo público y lo privado era estricta. 
Mientras que la sala principal era el 

espacio abierto al exterior, el living 

era un espacio privado, donde se 

LUVINA otoño de 2007 

reunía sólo la familia o los íntimos, 

al que no podían acceder las visitas 

o los extraños. «La envolvía un aura 

de respeto que por supuesto vedaba 

la entrada a cualquiera que fuese 

ajeno a su goce o a su cuidado. Solía 

ser la estancia más amplia de la casa 
y su esplendor resaltaba a la luz de 

grandes lámparas y candelabros» 
(Enciclopedia Femenina Nauta). Ahí 

se reproducía gran parte de la co­
tidianidad de la vida a través de los 

encuentros familiares: los roles, los 

valores, las prácticas, las jerarquías 



----------------------------------------------------------------------------

patriarcales. 

Sin embargo, el espacio adquirió 

otra gramática que la arquitectura, 

asediada por el mercado, el cual lo 

ha alterado radicalmente para servir 

a sus fines. Guy Debord señalaba que 

la producción capitalista ha unificado 

el espacio, que ya no está limitado 

por sociedades exteriores (ésta sería, 

dicha en otras palabras, una excelente 

definición del manido concepto de 

la globalización). El urbanismo, desde 

esta perspectiva, sería la toma de 

posesión del medio ambiente natu­

ral y humano que, bajo la lógica del 

mercado, tiene como divisa esencial 

«rehacer la totalidad del espacio 

como su propfo decorado». El espacio 

es ahora incesantemente modificado 

y reconstruido para que el sujeto que 

lo habita pueda «llegar a ser cada vez 

más idéntico a sí mismo, para aproxi­

marse mejor a la monotonía inmóvil». 

De este modo, en Living, Cynthia 

Gutiérrez parece proponernos una 

clave triple para la interpretación de 

la obra: escenografía, género y mono­

tonía inmóvil. 

La pieza propone la intrusión del 

espectador, en un sentido múltiple y 

equívoco,en un espacio imaginario 

que remite a los juegos infantiles, 

predominantemente femeninos, los 

juegos de la casita y las muñecas, que, 

como todos los juegos, está orientado 

a construir y habitar mentalmente los 

escenarios posibles de los roles que 

se asumirán en la vida adulta. 

Como en trabajos anteriores, 

Cynthia Gutiérrez introduce las deter­

minaciones del género en esta pieza, 

en un movimiento que a veces se 

resiste pero siempre cede. Esto es vi­

sible en la elección del color de rosa, 

en la fragilidad de la representación 

como una maqueta de papel trasla­

dada de los juegos de la infancia; en 

la elección de un espacio pasivo, cier­

tamente destinado para compartir la 

vida, pero al fin y al cabo designado 

para la contemplación, el descanso, 

la relajación, aunque sea imaginaria 
(habría que pensar cuántas tragedias 

familiares han tenido un living como 

escenario para el sometimiento, las 

rutinas de dominación y autoridad; la 

pasiva reproducción del statu quo pe­

queño burgués en las tardes-noches 

relajadas disfrazadas de sana convi­

vencia familiar). Se trata, ciertamente, 

de una crítica del espacio doméstico. 

Sin embargo, su mirada no se 

detiene en los límites interiores. Su 

aporte, por otra parte, quizá tenga 

su mayor mérito en que permite al 

espectador objetivar una fantasía: 

el hecho de que esos espacios ya 

no están a nuestro alcance, que no 

forman parte de nuestras vidas. El 

living, literalmente el espacio para 
vivir, ha desaparecido de los espacios 

habituales donde transcurre nuestra 

existencia, básicamente las casas y 

departamentos reducidos, donde 

Sin aborto posible 

RAFAEL TORRES MEYER 

las personas y los escenarios se han 

mezclado en incierta promuiscui­

dad. 

El living, o lo que queda de él 

en su vertiginosa transformación 

espacial, terminó por ser al mismo 

tiempo puerta de entrada, pasillo, 

sala de estar, comedor y dormitorio, 

aunque sigue siendo, no obstante, 

un espacio de socialización. Sin 

embargo, al igual que los roles que 

contiene, sus delimitaciones se 

han reducido y se han mezclado. 

Asediada por la falta de espacio, la 

cercanía de los cuerpos, la falta de 

privacidad, los ruidos intestinales del 

vecino, la sala de estar no existe hoy 

sino como un recipiente confuso de 

funciones y relaciones. 

Del mismo modo que han per­

d ido significado o han desaparecido 

las delimitaciones de esta casa mo­

delo, correlativamente han desapa­

recido las separaciones espaciales 

orientadas a dar sentido y espacio a 

las rutinas y ritos tradicionales. En su 

lugar, al abrir la puerta de nuestras 

casas hoy por la noche, seguramente 

encontraremos, como en Living, una 

escenografía que sirve de ambiente 

para vivir la monotonía inmóvil que 

constituye el centro de nuestras 

relaciones cotidianas.■ 

Living, de Cynthia Gutiérrez. 
Museo Raúl Anguiano, del 6 de septiembre 

al 30 de noviembre. 

Minaz es una chica decidida a abortar. La decisión no es fácil, pero desde su relato alcanzamos 
a entender lo difícil que sería para una natural de Mumbai resistir la presión social y avanzar 
en un mundo globalizado. Altaf Tyrewala no podría saber en carne propia lo que duele esa 
cirugía, pero lo sabe; el creador de Minaz ha padecido los estertores de contar una historia a la 

mitad y después olvidarla. Aunque 

al final ha optado por resucitar al 

personaje para ayudarse a contar 

su «Bombay», una ciudad caótica 
y olvidada por los centenares de 

dioses que habrían de protegerla. 

El resultado es un libro cuya lectura, 

una vez comenzada, no hay posibili­

dad de abortar. 

Ni novela ni colección de 

cuentos cortos ni crónica, pero todo 

ello a la vez. Ningún dios a la vista es 

un libro arriesgado por su estructu­

ra narrativa, que acude siempre a la 

LUVINA otoño de 2007 

primera persona, pero consecuente 

con la trayectoria de su autor, 

AltafTyrewala (Mumbai, 1977). La 

experiencia de Tyrewala hasta esta 

publicación se había centrado en 
el cuento corto y la crónica, por eso 

es que se decide a contar su ciudad 

73 



74 

-------------------------------------------------------- - ---- --- - - - -- - - - --- -

natal, para lo que utiliza a cuatro 

decenas de personajes cuyas histo­

rias se hilvanan una con otra hasta 

formar una madeja que,sin embar­

go, descubre una fotografía precisa 

y detallada de la Mumbai que le ha 
tocado vivir. 

Aunque el autor es una voz 

nueva para la literatura universal, 
la trascendencia de su prosa lo ha 

llevado a aparecer en antologías 

como Voces de la India. De Tagore a 
Tyrewala - cuya traducción al es­

pañol fue publicada en 2006- , en 

las que se reúne lo más selecto de la 

legendaria narrativa de ese país. 

Ningún dios a la vista es su ópe­

ra prima y se deriva precisamente 

del cuento «El especialista en abor­

tos», con el que Tyrewala se presentó 

al mundo en la antología citada. No 
obstante que el autor había decidi­

do abortar el cuento y olvidarlo en 

una antología, finalmente lo resucitó. 

A pesar de esto, el médico abortista 

dista mucho de ser el protagonista 

de la historia; tampoco lo es Minaz, 

la chica que acude a él todavía llena 

de dudas. No, los personajes en este 

texto sólo sirven de pretexto para 

hacer una radiografía que muestra 

desde los barrios más pobres y atur­

didos de la vieja Bombay, hasta los 

rascacielos elegantes de la Mumbai 

globalizada; es la ciudad heroína y 

antagonista absoluta en este libro. 

Tyrewala muestra lo mismo 

la indiferencia policiaca que la 

complicada lógica de un asesino 

a sueldo. Sensibiliza al lector con 

relatos crudos sobre una sociedad 

que margina con violencia, lo mis­

mo da si es la religión que se pro­

fesa que el color de piel, la posición 

económica o el aspecto físico: en 

la India moderna sobran razones 
para discriminar, y el autor no tiene 

empacho en describir cada una de 

ellas. 

Pero también hay oportu­

nidad para hablar de los turistas 

parias que recorren la ciudad bus­

cando la espiritualidad ancestral y 

terminan encontrando la pobreza, 

las subculturas escondidas en los 

rascacielos, los lujos que otorga el 

acceso a la tecnología de punta y 

el hambre que se les cruza en una 

esquina.Todos los ángulos del caos 

son revisados escrupulosamente. 

La prosa de Tyrewala se com­

pone de una ráfaga de voces que 

se suceden sin intermitencias en 46 

vertiginosos relatos, un continuo 

parlotear que no otorga conce­

siones al lector. Sin embargo, la 

narrativa resulta fresca y atractiva, 

tanto que las 184 páginas pueden 

agotarse con facilidad. Ningún 
dios a la vista propone un estilo 

narrativo novedoso, que proyecta 

la velocidad con que se vive en las 

grandes metrópolis pero evita la 

confusión que suele acompañar a 

El furor: entre Cristo y Dionisos 
LUIS VICENTE DE AGUINAGA 

'- \ 11 l 11 ,\ ',, 

\ \ \ \!•..! 1 

las prosas arriesgadas. De esa forma 

se logra contar sin margen de error, 

sobre una sociedad que se debate 

entre la modernidad sin resignarse a 

perder del todo sus raíces. Tyrewala 

nos descubre un lenguaje contem­

poráneo que incorpora la tradición 

sin atragantarse con el romanticismo 

que le rodea. 

Aunque no se trata de un 

ensayo que pretenda esclarecer la 

existencia divina, el autor deja muy 

en claro su posición: sólo se puede 

culpar a la religión del divisionismo 

que deriva en la miseria humana. En 

pocas palabras, la conclusión de esta 

historia se encuentra impresa en el 

título y la portada, que muestra un 

paisaje alejado de cualquier dios.■ 

Alta( Tyrewala, Ningún dios a la vista, 
Siruela, Madrid, 2007. 

Según el Breve diccionario etimológico de la lengua española, de Guido Gómez de Silva, el sus­
tantivo furor significa «cólera, ira» e incluso «vehemencia», y viene sin modificaciones (en lo 
morfológico) de la palabra latina FUROR, nombre deverbal derivado del verbo furo, -es, -ere, 

furui, o sea «estar loco», y «del irar» y «rabiar». Desde mi débi l perspectiva, que da lugar a 

observaciones un tanto azarosas 

y no descansa, desde luego, en el 
conocimiento del griego ni en la 

menor erudición a propósito de la 

cultura grecorromana, furor es una 
de las dos palabras con que los ro­

manos tradujeron el concepto grie-

go de manfa (la otra es, literalmen-

te, manra). En todo caso.furor - tanto 
en latín como en castellano- es una 

voz muy estrechamente vinculada 

con la demencia y el delirio, y tam­
bién con el arrebato de la inspiración 

poética y con el entusiasmo místico. 

LUVINA otoño de 2007 

Vale recordar que ftavía(manía, 

en griego) era un término referido 

al delirio dionisiaco y a la separación 

con respecto a sí mismo que, a partir 

de cierto momento, el oficiante de la 
celebración báquica experimentaba. 
Literalmente maniático, furioso, ins-



----------------------------------------------------------------------------

pirado y violento, el sacerdote o la 

sacerdotisa del culto a Dionisos eran, 

por otro lado, seres extraños o en 
definitiva extranjeros en el ámbito 

de la polis: recuérdese que los mitos 
atribuían siempre a Dionisos una 

remota procedencia, y la religión 

misma de sus adeptos era juzga-

da inasimilable por sabios como 

Aristóteles, que llegó al extremo de 

recomendar en su Política la pros­

cripción de la música de flautas por 

considerarla propia del extravagante 
dios vinicultor y, en consecuencia, 
impropia de toda ciudad ordena-

da. El esquema de interpretación, 

con todo esto, puede considerarse 

dado: la manía dionisiaca, de orden 

místico-religioso, es furor, y el furor 

es, además de locura y violencia, 

rapto lírico. En mi opinión, El furor de 
Rubén Gil (Guadalajara, 1972) debe 

leerse atendiendo las anteriores 

implicaciones del sustantivo que le 

da título. 
Por lo demás, entender El furor 

no es nada fácil. Leerlo sí lo es, cuan­

do menos en cuanto a la rapidez de 

la lectura, porque se compone de 
apenas quince poemas no titulados, 

el más extenso de los cuales consta 
de veintidós palabras.Tales pa labras, 

por añadidura, componen cada 

una un verso. Dicho de otro modo, 

ningún verso de ninguno de los 

poemas de la serie cuenta con más 

de una palabra, peculiaridad que 
orienta secretamente la naturaleza 
de todo el conjunto. El hecho de que 

ninguno de los versos contenga sino 

una palabra, en efecto, inculca, en 

quien vea de golpe cualquiera de 

los quince poemas de la plaquette, 
una sensación de pura verticalidad 

(y quien dice verticalidad, por lo que 
ya se verá, dice también d islocación). 

Es fáci l observar, con argumentos 
primarios de pura tipografía, que 
Rubén Gil tiene ciertas afinidades 

con el Efraín Huerta de los poemí­
nimos y, como este último, con E. E. 

Cummings y con algún otro poeta 

de lengua inglesa. Gil, cabe anotarlo, 

ha traducido a Cummings y a Ger­
t rude Stein, de quienes ha heredado 

acaso el tono de sonambulismo 

esclarecido y hermético, ya que no 
la sintaxis (poliédrica y sinuosa en 
Cummings y Stein, recta en Gil). Con 

respecto a los poemínimos, no per-

cibo ningún otro parentesco entre 

Huerta y Gil más allá de la versifica­

ción minimalista. En los poemíni­
mos, toda opacidad perturba en la 

medida que las frases hechas, más 

que desmontadas, tienden a ser 
desvestidas y expuestas bajo una 

luz directa y humorística; en E/furor, 

la opacidad es una de las constan­

tes del poema, y casi se diría que 

una de las armas preferidas del 
poeta, resuelto a figurar en su obra 

en forma de voz alucinada y con­
ciencia entrópica. 

En un principio, los poemas de 

Gil parecen máximas o aforismos, 
con lo que hay de severidad, aplo­

mo y deliberación en el aforismo y 
en la máxima. He aquí, por ejemplo, 

el primero de los quince: 

disiparon 

los 

frutos 

de 

la 

tierra 

& 

un 

eclipse 

bautizó 

el 
altar 

he 

aquí 

el 
cristianismo 

De haberme conformado con 
mi primera lectura, yo habría dicho 

que, más que un poema, el texto 

leído era un esbozo filosófico y, 

aunque de contenido no muy claro, 
sin duda una especie de sentencia 

o apotegma cuyo texto había sido 

desprovisto de puntuación y sec­

cionado en renglones de una sola 
palabra. Sin embargo, al avanzar en 
El furor, fui notando -he ido no­

tando- que los poemas, en apa­

riencia vinculados con ciertas for­

mas de prosa categórica y sucinta, 

en realidad son todo lo contrario, 

y están escritos en versos mínimos 
porque su linealidad no es hori­
zontal ni sucesiva, esto es: porque 

su disposición mental e interna no 

sólo es otra que la disposición de 
la prosa, sino que se le opone hasta 

LUVINA otoño de 2007 

fracturarla. Cada verso, cada palabra 

figura en El furor, entonces, como el 

vestigio de un espacio perdido. Y no 
hablo de vestigios al azar: la concien­
cia de la ruina que aquí va gestán­
dose, milimétrica y velocísimamente, 

no pertenece al solo ámbito de la 

forma o la disposición tipográfica de 

las palabras en la página, sino que 

dialoga en todo momento con lo que 

se podría reconocer como el tema de 

los quince poemas:el cristianismo. en 

especial el de los primeros tiempos, 

de la Crucifixión (ruina mayor donde 
haya ruinas, porque dará paso a la 

mayor de las rehabilitaciones: la Resu­

rrección) a San Agustín, pasando por 

los Padres del desierto. 

Siento el deber de hacer hinca­

pié, aunque se trate de asuntos para 

los que me sé incapaz de perorar, 

en que Rubén Gil no ha tomado 

la decisión de disertar con el tema 

del cristianismo ni mucho menos. 

De haberlo hecho, El furor sería una 

plaquette sin el menor interés litera­

rio, por supuesto. El desafío que se 

plantea Rubén Gil, esto es: el desafío 
que yo, como lector suyo, he creído 

identificar en sus poemas, haciéndolo 

mío, consiste más bien en abordar 

un asunto clásicamente discursivo 

-asunto que, no lo dudo, interesa de 

manera íntima y particular al propio 

Gil, y que no es por lo tanto un mero 

tema entre los muchos en que valga 
la pena investigar- y desmontarlo 

en varias facetas, rind iéndole tributo 

con ello, pero también desmoronán­

dolo, desbaratándolo, deshaciéndolo, 

destruyéndolo en grados varios de 

furia y agresividad. Furia, la de Rubén 

Gil, que se manifiesta sobre todo en 
contra del d iscurso (quiero decir: de 

lo discursivo, de la discursividad) y en 

contra, pues, de su principal soporte: 
la coherencia sintáctica. En el poema 

final, por ejemplo, Judas -porque 

las voces que se pueden oír en los 

poemas no corresponden a un solo 

emisor: son las voces de Jesús como 

yo, de Jesús como tú, de Jesús como 

él, de sus discípulos como ellos, de sus 

discípulos como nosotros, y del poeta 
mismo como todos juntos- toma la 

palabra y dice no que comerá barro, 
sino que ayunará barro, y que un 

cisne arrastrará sus besos, y que al 

hacerlo atentará contra una serpiente 
con cálices y estigmas: 

75 



76 

----------------------------------------------------------------------------

judas estigmas los antropólogos que identifican 
dijo de rasgos del mito y del culto dionisiaco 

vuestra en la narración de la vida y de las 
ayunaré serpiente enseñanzas de Cristo, y en la simbo-
barro logia que le resulta propia. Dionisos, 
truenos En su prefacio a El furor, el como Jesús, muere y renace, y al 
& también poeta Víctor Manuel Pa- renacer encarna una promesa tras-
hiel zarín observa que «todo lenguaje cendente de resurrección. Cíclicas 

cuando realiza un milagro de alejamiento». por una parte, irrepetibles por la otra, 
un A mí me gustaría relacionar dicho sus historias {las de Cristo y Baco) 
cisne alejamiento con la separación que lo son de inspiración y trastorno, 
arrastre mencioné algunos párrafos arriba: de paz y espada que se alternan. Y 
mis esa separación o distanciamiento de la energía que atraviesa El furor, y 
besos sí mismo que tenía lugar - pero no que se alimenta en él -de donde 
entre accesoria ní anecdótica mente, sino nace- , comparte con tales historias 
los en verdad como rasgo esencial del un mismo signo.■ 
cálices transporte o rapto místico- en la Rubén Gil El furor (presentación 
& nocturna ceremonia de ínvocacíón a de Víctor Manuel Pazarín), 
los Dionisos y fusión con él. Son muchos Emprendedores Universitarios, Guadalajara. 

Fotoseptiembre: ¡whisky! 
DOLORES GARNICA 

Amanda Mier visitó y capturó con su cámara fotográfica los antiguos talleres ferroviarios 
de Aguascalientes, y expuso el resultado en el Centro Cultural Los Arquitos, de esa ciudad. 
Leonardo Toledo experimentó con intervención digital, y mostró su trabajo en el Café Mu­
seo, en el centro histórico de San Cristóbal de las Casas, en Chiapas. Luis David Luna creó 

fantasmas en una bahía, pero no 

se sabe bien si los visitantes a su 

exposición en el Museo Comunita­

rio de Historia de Ciudad Mendoza, 

en Veracruz, se asustaron. Una 

Frida Kahlo bien alimentada plati­

ca con un ranchero en la imagen 

que aportó un joven estudiante a 

la colectiva de graduación de un 

curso de fotografía en la Universi­

dad Autónoma de Ciudad Juárez. 

Todas estas muestras, más otras 

403, en 24 estados de la República 

Mexicana, formaron parte de Foto­

septiembre 2005. Mil 469 artistas 

de la lente, de todas las edades, 

formaciones y visiones, colgaron 

impresiones digitales o análogas 

en grandes museos o en un sencillo 

café-internet. Más de tres mil expo­

siciones y millones de espectadores 

en las ya seis ediciones de la fiesta 

más grande de la fotografía en 

México. Es septiembre y toca foto. 

Toca Fotoseptiembre 2007.Y una 

larga hilera de nombres se reúne 

en torno al «arte del siglo xx», que 

dijera Duchamp. 

«Si se permite a la fotografía 
suplir al arte en alguna de sus 

funciones, bien pronto lo habrá 

suplantado o corrompido por 

completo, gracias a la alianza natu-

LUVINA otoño de 2007 

John O'Leary 

ral que encontrará en la estupidez 

de la multitud». Palabras ya trilla­

das de Charles Baudelaire. Y si las 

multitudes suponían un problema 

para el poeta francés, entonces se 

daría de topes al encontrar que 

precisamente una de las grandes 



----------------------------------------------------------------------------

fortalezas de Fotoseptiembre es su 

enorme convocatoria de artistas, 

espectadores, museos, galerías y 

centros culturales, hasta la más 

pequeña casa de cultura en un 

municipio lejano a la Plaza de la 

Ciudadela de la capital mexicana, 

donde se encuentra el Centro de 

la Imagen (ci), que dirige el famoso 

festival. Fotoseptiembre es impor­

tante por la gente que reúne en 

torno a semejante amenaza para el 

arte. La fotografía ya ganó su bata­

lla. Fotoseptiembre es la prueba. Y 

ante el duelo superado, los nuevos 

retos. 

La foto cambia 

Fotoseptiembre, la bienal nacida 

en 1993 bajo el auspicio del Centro 

Nacional de las Artes de CONACULTA, 

encuentra en cada nueva edición 

un campo fértil para el estudio, la 

crítica y el análisis. Fotoseptiembre 

se puede utilizar como un termó­

metro de la fotografía en México, 

pero también como un campo 

de experimentación y enriqueci­

miento. Su amplísima convocatoria 

permitió registrar detalladamente 

el cambio de las nuevas tecno­

logías, y de las preocupaciones 

sociales, culturales y estéticas de 

los artistas de la lente locales. Se 

pueden polarizar regiones pero 

también se pueden encontrar 

asuntos o técnicas en común. 

Desde la imagen «del otro lado» 

hasta el retrato de las comunidades 

indígenas del sur. De la moda hasta 

la pobreza extrema. De la niñez a la 

vejez, o del fotoperiodismo a la in­
tervención digital y las reflexiones 

del arte actual. «Fotoseptiembre 

nació con el objetivo de promover 

la fotografía en México y como un 

medio de enlace entre fotógrafos e 

instituciones mexicanas, pero tam­

bién para construir un punto modal 

frente a la fotografía internacional, 

y estimular la conciencia crítica de 
la imagen», puntualiza Alejandro 

Castellanos, director del cI. 

Los catorce años de Fotosep­

tiembre ya dieron frutos. Miles de 

fotógrafos se preparan durante 

dos años sólo para exhibir algo en 

el festival, y hasta cuando no se 

efectúa la actividad, en año par, los 

Francisco Moto 

museos, galerías e instituciones 

cu lturales de México apartan lugar 

para la fotografía en septiembre. 

En Xalapa, Oaxaca, Monterrey, Her­

mosillo y Guadalajara, entre otras 

ciudades, ya existen espacios dedi­

cados por completo a esta discipli­

na, donde las lejanías geográficas 

y culturales se reúnen en un punto 

común y cotidiano. Gracias a Foto­

septiembre las imágenes ya no se 

difunden desde el centro del país 

para el mundo,sino que se logró 

consolidar, por ejemplo, la creación 

fronteriza con su importancia y sus 

características únicas. En Costa Rica 

y en los Estados Unidos ya existen 

«fotoseptiembres» que siguen el 

modelo del festival mexicano. 

Para 2007 se esperan al re­

dedor de 200 exposiciones, casi el 

mismo número que en la edición 
2005, cifra que no le preocupa mu­

cho al CI, pues su asunto prioritario 

es otro: la consolidación del festi­

val. La extensión de la convocato­

ria ya no es un problema, y ahora 

su tarea se enfoca en la calidad de 

los contenidos, respondiendo a la 

que quizá sea la mayor crítica de 

los especialistas: ¿más es menos? 

¿Será bueno sacrificar calidad por 

cantidad? 

El reto 
«En Cataluña había un festival, 

Primavera Fotográfica, tan abierto 

como Fotoseptiembre, que incluía 

todo, pero después surgió Pho-

LUVINA otoño de 2007 

to España, una muestra bastante se­

lectiva que terminó desgastando el 

proyecto catalán, que ya no existe.» 
La historia, o más bien la parábola 

la cuenta Castellanos. ¿Mientras 

más fotografía y espectadores se 

reúnan es mejor un festival? La 

fórmula para el éxito no es clara, 

pero el CI ya comenzó los cambios 

desde 2003, cuando seleccionó de 

todas las exposiciones inscritas, 

a cien de las mejores en siete te­

mas: «Inventarios», «Evocaciones», 

«Panoramas», «Realismos», «Extra­

ñamientos», «Desplazamientos» y 

«Alteridades». En 2005 la fórmula 

cambió a un tema central, «Trama 

y estilo», con énfasis en la moda y 

su perspectiva histórica y analítica, 

el pretexto para seleccionar otras 

cien muestras. La idea es crear una 

especie de filtro que diferencie las 

exposiciones que avala el ci, por 

importancia y calidad, y las que 

nacen del entusiasmo local por 

Fotoseptiembre; así, el CI intenta 

avalar «un núcleo», en palabras de 

Castellanos, sin demeritar o discri­

minar a Amanda Mier o Fernando 

Toledo, esos artistas que quedan 

más o menos en el anonimato, 

entre cientos y cientos de la llama­

da «Convocatoria Fotoseptiembre» 

y que se mezclan en la página de 

internet del c1, junto a otros mil 466 

artistas que enviaron la forma de 

registro para participar en 2005. 

Fotoseptiembre quiere cam­

biar: intenta, aunque suene incon­

gruente, ser incluyente y selectivo 

al mismo tiempo. «En México toda­

vía falta más apoyo y espacios para 
la fotografía, por eso no podemos 

seleccionar cuál exposición formará 

parte de Fotoseptiembre y cuál no, 

pero sí se puede crear un núcleo 

elevado de calidad. La idea de lo 

cualitativo es muy importante, pero 

no en oposición a lo cuantitativo, 

porque somos diferentes a España, 

y creo que precisamente por eso, 
por lo cuantitativo, es que nuestro 

festival es identificable e importan­

te en la escena mundial.» Para Foto­

septiembre 2007 las cosas cambian 
otra vez. Existirá la selección: cien 

de las mejores exposiciones que­
darán catalogadas, pero el festival 

girará en torno a una megaexposi-

77 



78 

---------------------- --------- --- - -- - --- - ---- ---- ------- -------

ción de fotografía latinoamericana 

como prefacio para otro cambio 

contemplado en 2009: la invita­

ción a Argentina, y en 2011 a Brasil, 

ambos países reconocidos por la 

innovación y vanguardia fotográfi­

ca. «Veremos lo que está sucedien­

do en otros lugares, en los otros 

festivales. Queremos profundizar 

la relación con estos países, con su 
producción.» 

El núcleo de 2007 
«Cuando organicé el Primer Colo­

quio Latinoamericano de Fotogra­

fía, llegaron fotógrafos de todas 

partes de América Latina, desde 

luego de Estados Unidos y de 

Europa. En la sala había entre 600 

y 670 personas. Hubo ponencias, 

mesas redondas.se hicieron mil 

500 ejemplares de un libro y las 

memorias. Quedó registrado como 

uno de los eventos cruciales para 

la fotografía en América Latina», 

explicó en una entrevista Pedro 

Meyer, el fotógrafo que junto a 

Raquel Ti bol y varios artistas mexi­

canos organizó el Primer Coloquio 

Latinoamericano de Fotografía y 

la exposición con la que concluyó 

actividades en 1978. Esta actividad 

significó el primer esfuerzo y la 

primera reunión de fotógrafos 

buscando un nuevo sentido, una 

identidad propia para sus imáge­

nes frente a la de Europa o Nortea­

mérica. Los resultados, según los 
críticos, cambiaron el curso de la 

fotografía en México. 

Para rendir homenaje y con­

memorar el trigésimo aniversario 

del coloquio, el cI reúne más de 400 

imágenes de más de 300 artistas 

latinoamericanos, una síntesis de 

los orígenes, conclusiones, repercu­

siones e influencias de lo enuncia­

do por los fotógrafos reunidos en 

aquella ya mítica ocasión. «Es una 

colección de gran t rascendencia 

internacional, por lo menos tiene 

a fotógrafos muy importantes de 

Teatro 
Experimental 
de Jalisco 

América Latina que participaron, 

incluso, en los coloquios que 

festejamos», explica Alejandro 

Castellanos. La muestra incluye 

imágenes de Louis Carlos Bernal 

(E.U.), Alberto Díaz «Korda» (Cuba), 

Sandra El eta (Panamá), Sara Facio 

(Panamá), Fernell Franco (Colom­

bia), Paolo Gasparini (Venezuela), 

Graciela lturbide (México), Héctor 

Méndez Caratini (Puerto Rico), 

Pedro Meyer (México) y Pedro 

Vasquez (Brasi l ).■ 

La reunión de imágenes Hecho 

en Latinoamérica se exhibirá en 
el Centro de la Imagen, en la Plaza 
de la Ciudadela, en la Ciudad de 
México, pera podrá ser apreciada 
vía internet en la dirección 
www.conaculta.gob.mx/ cimagen 

Consulta nuestra cartelera en: :> www.culturaudg.com 

*Descuentos permanentes a estudiantes, maestros y adultos mayores con credencial 

cultura■UDG 
Teatro Experimental de Jalisco Calzada Independencia Sur sin. Núcleo Agua Azul, 

Guadalajara, Jalisco, México, Tel: (33) 3619-1176 



La literatura está en 

CUADERNO SALMÓN 
~nto está en Cua erno Sa món. La poesía está en Cuaderno Salmón. E a orismo está en Cua erno Sa món. El ensayo está 1 

erno Salmón. La reseña está en Cuaderno Salmón. La imaginación está en Cuaderno Salmón. La reflexión está en Cuaderr 
ón. La crítica está en Cuaderno Salmón. La creación está en Cuaderno Salmón. El cuento está en Cuaderno Salmón. La poesía es 
iaderno Salmón. El aforismo está en Cuaderno Salmón. El ensayo está en Cuaderno Salmón. La reseña está en Cuaderno Salmó 
aginación está en Cuaderno Salmón. La reflexión está en Cuaderno Salmón. La crítica está en Cuaderno Salmón. La creación es 
iaderno Salmón. El cuento está en Cuaderno Salmón. La poesía está en Cuaderno Salmón. El aforismo está en Cuaderno Salmó 
~ayo está en Cuaderno Salmón. La reseña está en Cuaderno Salmón. La imaginación está en Cuaderno Salmón. La reflexión es 
iaderno Salmón. La crítica está en Cuaderno Salmón. La creación está en Cuaderno Salmón. El cuento está en Cuaderno Salmó 
1esía está en Cuaderno Salmón. El aforismo está en Cuaderno Salmón. El ensayo está en Cuaderno Salmón. La reseña está 1 

Prno Salmón. La imaginación está en Cuaderno Salmón. La reflexión está en Cuaderno Salmón. La crítica está en Cuaderno Salmó 
~ación está en Cuaderno Salmón.El cuento está en Cuaderno Salmón. La poesía está en Cuaderno Salmón. El aforismo está 1 

erno Salmón. El ensayo está en Cuaderno Salmón. La reseña está en Cuaderno Salmón. La imaginación está en Cuaderno Salmó 
flexión está en Cuaderno Salmón. La crítica está en Cuaderno Salmón. La creación está en Cuaderno Salmón. El cuento está 1 

erno Salmón. La poesía está en Cuaderno Salmón. El aforismo está en Cuaderno Salmón. El ensayo está en Cuaderno Salmó 
:;eña está en Cuaderno Salmón. La imaginación está en Cuaderno Salmón. La reflexión está en Cuaderno Salmón. La crítica es 
1aderno Salmón. La creación está en Cuaderno Salmón. El cuento está en Cuaderno Salmón. La poesía está en Cuaderno Salmó 
1rismo está en Cuaderno Salmón. El ensayo está en Cuaderno Salmón. La reseña está en Cuaderno Salmón. La imaginación es 

VA ÉPOCA•N 
ra • estado y sociedad • 

viajes • cine • 





Público Milenio trae para ti una maravill9sa cubertería para 6 personas. 
Una exclusiva colección de diseño italiano, formada por 47 piezas 

bañadas en plata y grabadas con 7 hermosos diseños. 

Servicio para 6 personas: 
6 Tenedores entrantes 
I ~ .---: 
\ ~ ? 
6 Tenedores de mesa 

( 
6 Cucharas de mesa 

l 
6 Cuchilos de mesa 

( 
6 Cuchillos entrantes 

( 
6 Tenedores de postre _,,, :::e-. 

( 

6 Cucharias de postr..Y 

r --

~ -

Esta representación del arte de Leonardo, cuyo precio 
de lista es de más de $5,000, puede ser tuya a menos de la mitad 

de su valor con sólo adquirir tu suscripción anual. 

Juego de Servicio: 
1 Cucharón de sopa 
1 Pala de servir 
1 Tenedor de ensalada 
1 Cuchara de ensalada 
1 Pala de postre 

Precio normal de 
suscripción anual 

~ ......_ Diseño de 
~ ~ Leonardo da Vinci 

y cubertería $6,950.00 



82 Dirección de Artes Escénicas y Literatura 

SEPTIEMBRE 
TEATRO EXPERIMENTAL DE JALISCO 

®lii 31 ·ÓS·O 
' 

De .Jord.l h 

-
DAKOTA 
INVERSO TEATRO 
Director: Alberto Eller 
4, 5, 11, 12, 18, 19, 25, 26 
martes y miércoles 20:30 horas 

LOCO AMOR 
LA NADA TEATRO 
Director: Miguel Lugo 
6, 7, 13, 14, 20, 21,27,28 
jueves y viernes 20:30 horas 

Boll!tos en 

EXTRAÑOS 
ESPACIO VACIO PRODUCCIONES 

Director: Eduardo Covarrubias 
1,2,8,9, 15, 16,22,23, 29,30 
sábados 20:30 horas 
domingos 18:00 horas 

ticketmaster.com.mx ~ . ■ uverP'.X)I ,,,_.,.,, ,_m gandhi [~~.~;•. 3818•3800 cultura■UDG wwwculturaudg. 

Teatro Experimental de Jalisco Calzada Independencia Sur s/n. Núcleo Agua Azul, 
Guadalajara, Jalisco, México, Tel : (33) 3619-1176 


